
PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     1 

PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI 

MUBTADI’; ANTARA TEORI DAN TERAPAN  

(Studi Analisis Para Perawi Mubtadi’ Guru Imam Malik Dalam Kitab Muwatt}a’)  

 

Bisri Tujang1 

 

Abstrak 

Pada konsep Imam Malik terkait perawi mubtadi’ beliau berpendapat bahwa 

tidak boleh meriwayatkan hadits dari (s}a>hib al-hawa> yadu>’ ila> hawa>hu) 

seorang propagandis bid’ah yang membuat propaganda kepada bid’ahnya. 

Pandangan tersebut membuktikan bahwa imam Malik tergolong ulama ahli 

hadits yang menolak riwayat perawi mubtadi’ secara mutlak. Sebagaimana 

dijelaskan imam Ibnu Rajab, hal tersebut dilatar belakangi oleh karena 

perilaku hawa nafsu dan bid’ah tidak menjamin pelakunya jujur dalam 

periwayatannya, apalagi jika riwayatnya menguatkan sektenya sendiri”. 

Muncul kemudian pertanyaan, sejauh mana konsistensi penerapan teori imam 

Malik untuk menolak periwayatan perawi mubtadi’ dalam kitab al-Muwatt}a? 

Seperti apakah alasan imam Malik yang dapat diberikan jika ditemukan 

                                                           
1Beliau adalah Ketua Pusat Penelitian dan Pengabdian Kepada 

Masyarakat(P3M) dan Dosen Ilmu Hadis Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam 

Syafii Jember. 

1 



Bisri Tujang  

2      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

perawi mubtadi’dalam kitab al-Muwatt}a? Penelitian ini difokuskan pada 

kajian pustaka, dengan mengumpulkan dan menganalisis data dari literature-

literatur hadis. Teknis mengumpulkan data, pada penelitian ini dilakukan 

dengan menelusuri para perawi  guru-guru imam Malik dalam kitab al-

Muwatt}a, selanjutnya penulis akan melakukan pelacakan dan pemilahan 

guru-guru beliau yang telah mendapatkan penilaian mubtadi’ oleh salah satu 

ulama kritikus dan ahli dalam al-jarh wa al-ta’dil(kritik negative dan positif). 

Maka pembacaan ulang pada status para perawi di atas penulis 

menyimpulkan bahwa imam Malik sedikit tidak konsisten dengan teori yang 

beliau sebutkan, teori tidak boleh mengambil ilmu/hadis dari shahib 

hawa>(pengikut hawa nafsu/bid’ah) yang melakukan propaganda kepada 

bid’ahnya terbukti tidak mutlak. Pada penerapanya penulis menemukan 

beberapa perawi pelaku bid’ah seperti S{ofwa>n ibn Sulaim, Daud ibn Hus}ain 

dan Tsaur ibn Yazi>d, walaupun mereka tidak diketahui melakukan 

propaganda kepada bid’ah mereka dan tidak diketahui berdusta atas nama 

Nabi. Maka alasan yang dapat diberikan kepada imam Malik adalah semua 

perawi tersebut adalah para perawi yang tsiqah menurut beliau, disebabkan 

mereka tidak diketahui berdusta atas nama Nabi. 

Kata Kunci : Penolakan Imam Malik Periwayatan Perawi Mubtadi’, Teori, 

Terapan 

 

A. PENDAHULUAN 

a. Latar Belakang 

Konsep riwayat dan periwayatan hadis oleh ahli hadis melalui 

jalur perawi-perawi yang memiliki pemahaman bid’ah masih tetap 

dianggap persoalan yang menodai keshahihan konten yang dikabarkan. 

Persoalan tersebut masih diperdebatkan oleh para peneliti hadis masa 

kini, pertengahan dan bahkan telah ada sejak zaman klasik. Beberapa 

di antara mereka misalnya imam Syafii dan imam Abu Hanifah 

berpendapat bahwa layak saja menerima periwayatan perawi mubtadi 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     3 

dan bolehnya meriwayatkan hadits darinya, dengan catatan pelakunya 

tidak melegalkan dusta atas nama Nabi, tanpa mempertimbangkan 

apakah ia seorang propagandis(da>íyah) atau hanya sekedar pelaku 

perilaku bid’ah1.  

Namun berbeda dengan imam Malik, beliau berpendapat 

bahwa tidak boleh meriwayatkan hadits dari (s}a>hib al-hawa> yadu>’ ila> 

hawa>hu) seorang propagandis bid’ah yang membuat propaganda 

kepada bid’ahnya2. Untuk mempertegas pandangan tersebut Abd al-

‘Azi>z ibn Muhammad ibn al-‘Abd al-Lat}i>f mengatakan bahwa imam 

Malik tergolong ulama ahli hadits yang menolak riwayat perawi 

mubtadi’ secara mutlak3. Sebagaimana dijelaskan imam Ibnu Rajab, 

                                                           
1Lihat: Bisri Tujang, “Intensitas Pengaruh Periwayatan Perawi Propagandis 

Tasyayyu’, Syi’ah  Dan Ra>fid}ah Terhadap Pemahaman Bukhari Atau  Sunni (Studi 

Analisis Terhadap Riwayat Perawi-perawi S{ahi>h Bukhari)” dalam Al-Majaalis 

Volume 4 nomor 2 (Jember: Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i, 2017), 

hal 4. 

2Abu Muhammad, Abdurrahman, Ibn Abi Ha>tim al-Ra>zy, “al-Jarh wa al-

Ta’di>l”(al-Hind: Da>irah al-Ma’a>rif al-‘Utsma>niyah, 1952M) dan (Beirut: Da>r Ihya> 

al-Turats, 1952M) juz 2: hal 32. 

Lihat: Abu Ahmad, Ibn ‘Ady al-Jurja>ny, “Al-Ka>mil fi> D{u’afa>’ al-

Rija>l”(Beirut: al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1997M) juz 1: hal 178. 

Lihat: Abu ‘Umar, Ibn ‘Abd al-Barr, “al-Intiqa> fi> Fad}a>il al-Tsalatsah al-

Aimmah al-Fuqaha>’, Malik wa al-Syafi’i wa Abi Hani>fah”(Beirut: Da>r al-Kutub al-

‘Ilmiyah, t.th) hal 16.   

3Abd al-‘Azi>z, Ibn Muhammad, Ibn al-‘Abd al-Lat}i>f, “d}awa>bit} al-Jarh wa 

al-Ta’di>l”(Riya>d}: Maktabah al-‘Ubaika>n, 2005M) hal:87. 



Bisri Tujang  

4      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

hal tersebut dilatar belakangi oleh karena perilaku hawa nafsu dan 

bid’ah tidak menjamin pelakunya jujur dalam periwayatannya, apalagi 

jika riwayat yang diriwayatkan menguatkan sektenya sendiri”1.  

Dalam aplikasinya, imam Malik memiliki karya tulis yang 

sangat monumental, kitab al-Muwatt}a. kitab yang di dalamya 

dikumpulkan hadits-hadits sederajat hadits-hadits shahih Bukhari dan 

Muslim. Itulah mengapa imam Syafii harus mengatakan tentang kitab 

tersebut, beliau berkata: tidak ada kitab yang paling shahih setelah al-

Qurán melebihi kitab al-Muwatt}a2.  

Jika pernyataan imam Malik dan pujian imam Syafii tersebut 

di-mix-kan maka membentuk sebuah konsep yang utuh dan kokoh 

bahwa imam Malik adalah seorang ahli hadits yang sangat selektif 

terhadap riwayat dan perawi hadits, hanya akan menerimanya dari 

perawi yang tsiq}ah, bukan pendusta, pelaku/propaganids bidáh dan 

lemah hafalan. Karena untuk menyandangkan julukan hujjah al-

ummah3 kepada imam Malik dapat dipastikan ia bukanlah pribadi yang 

lemah di bidang hadis dan julukan kitab tershahih kepada kitab al-

Muwatt}a haruslah terpenuhi semua syarat-syarat hadis shahih yang 

lima. Itulah sebabnya, untuk pertimbangan kebiasaan periwayatan 

                                                           
1‘Abdurrahman, Ibn Ahmad, Ibn Rajab, “Syarh ‘Ilal al-Tirmidzi”(al-Zarqa}’-

al-Urdun: Maktabah al-Mana>r, 1987M) hal:357. 

2Abu Bakr, Ahmad, Ibn Ali al-Khat>i>b al-Baghdady, “al-Ja>mi’ li akhla>q al-

Ra>wy A>da>b al-Sa>mi”(Riyad: Maktabah al-Ma>rif, t.th) 2/186.  

3Menurut imam al-Dahaby(w.748H) 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     5 

hadits dari perawi tisiqah imam Ibnu Hajar menjelaskan, jika 

seseorang (ahli hadits) yang telah diketahui tidak meriwayatkan hadits 

melainkan dari perawi tsiqah maka perawi tersebut dianggap tsiqah 

walaupun periwayatannya dari perawi yang mubham(tidak diketahui 

namanya), seperti imam Malik, Syu’bah, al-Qatt}a>n..1. Penjelasan Ibnu 

Hajar tersebut menegaskan bahwa imam Malik dalam kitab al-

Muwatt}a termasuk dalam barisan ahli hadits yang hanya 

meriwayatkan hadits dari seorang perawi yang tsiqah, di antaranya 

bukan perawi ahli/propagandis kepada bidáh tertentu.    

b. Batasan Masalah 

Bertitik tolak dari alasan-alasan di atas, muncul kemudian 

beberapa pertanyaan yang sangat mendasar: 

1. Sejauh mana konsistensi penerapan teori imam Malik untuk 

menolak periwayatan perawi mubtadi’ dalam kitab al-Muwatt}a? 

2. Seperti apakah alasan imam Malik yang dapat diberikan jika 

ditemukan perawi mubtadi’dalam kitab al-Muwatt}a? 

c. Tujuan Penelitian 

1. Melihat konsistensi dan keberhasilan penerapan teori imam Malik 

untuk menolak periwayatan perawi mubtadi’ dalam kitab al-

Muwatt}a. 

2. Mengetahui alasan imam Malik yang dapat diberikan jika 

ditemukan perawi mubtadi’dalam kitab al-Muwatt}a. 

                                                           
1Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny, “Lisa>n al-Mi>za>n”(Libanon: 

Muássasah al-A’lamy, 1971M) juz 1: hal 15.  



Bisri Tujang  

6      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

3. Melihat hakikat perbedaan konsep imam Malik dengan Imam 

Syafii dalam masalh terkait. 

 

d. Studi Pustaka 

Terkait topic penelitian yang diangkat oleh penulis pada 

penelitian ini terbilang masih sangat sedikit. Sejauh pembacaan, 

penulis menemukan ada dua topic yang ada erat kaitannya dengan 

topic penelitian pada penelitian ini, topic tersebut adalah;  

Pertama, Buku berjudul “ Perilaku Bid’ah dan Pengaruhnya 

Dalam Al-Jarh wa At-Ta’di>l”, ditulis oleh Ahmad Isnaeni, diterbitkan 

oleh Idea Press Yogyakarta tahun 2016. Penulis dalam tulisan ini focus 

pada persoalan perilaku-perilaku bid’ah yang dilakukan dapat 

mempengaruhi kredibilitas perawi. Dengan menelusuri berbagai 

latarbelakang para perawi untuk melakukan bid’ah tersebut serta 

tingkat perilaku bid’ah yang dilakukan penulis kemudian 

menyimpulkan bahwa perilaku bid’ah dapat diklasifikasikan menjadi 

3 tingkatan; perilaku bid’ah yang membuat pelakunya kafir, perilaku 

bid’ah sekaligu propagandis dan simpatisan perilaku bid’ah. Tingkat 

pertama tidak diterima riwayatnya, tingkat kedua riwayatnya masih 

perlu dipertimbangkan dan tingkat ketiga riwayatnya masih bisa 

diterima. Oleh karenanya penulis menyimpulkan bahwa tidak semua 

perilaku bid’ah yang dilakukan perawi kemudian ditolak 

periwayatannya. Walaupun demikian kesimpulan yang diambil, 

Ahmad Isnaen tidak membahas obyek kajian yang dikaji pada 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     7 

penelitian ini, di mana spesifikasi penelitian ini adalah adakah perawi 

guru-guru imam Malik yang terindikasi memiliki pemahaman bid’ah 

dan efektifitas konsep beliau terkait penolakan riwayat mubtadi’ 

dalam kitab al-Muwattha.    

Kedua, penelitian ilmiah dalam Jurnal Al-Majaalis berjudul: Intensitas 

Pengaruh Periwayatan Perawi Propagandis Tasyayyu’, Syi’ah  Dan Ra>fid}ah 

Terhadap Pemahaman Bukhari Atau  Sunni (Studi Analisis Terhadap 

Riwayat Perawi-perawi S{ahi>h Bukhari)” dalam Al-Majaalis Volume 4 nomor 

2 bulan November 2017 (Jember: Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam 

Syafi’i, 2017), ditulis oleh Bisri Tujang, dosen Ilmu Hadis Sekolah Tinggi 

Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i. Penulis dalam penelitian ini fokus pada 

sejauh mana tingkat pengaruh periwayatan perawi mubtadi’ 

khususnya Tasyayyu’, Syi’ah atau Ra>fid}ah apalagi propagandis 

terhadap ajaran sektenya sendiri atau merusak ajaran Islam dalam 

riwayat imam Bukhari, Apakah ada pengaruh ajaran perawi mubtadi’ 

Syi’ah terhadap tipologi pemikiran imam Bukhari pada tema-tema 

hadis yang beliau buat atau tidak? Dengan menggunakan metode 

analisis data secara deskriptif yang telah terkonsep dalam karya para 

ahli hadis dan ilmu hadis, penulis kemudian sampai pada kesimpulan 

bahwa pada riwayat-riwayat para perawi propagandis berpemahaman 

Tasyayyu’, Syi’ah dan Ra>fid}ah tidak ada pengaruhnya kepada 

pemahaman imam Bukhari dalam membuat tema-tema kajian yang 

beliau kehendaki. Demikian juga tidak ada pengaruh yang hendak 



Bisri Tujang  

8      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

disampaikan oleh perawi-perawi tersebut untuk merusak pemahaman 

umat Islam, ahlussunah waljama>ah. 

Walaupun demikian kesimpulan yang diambil, Bisri Tujang 

tidak membahas obyek kajian yang dikaji pada penelitian ini, di mana 

spesifikasi penelitian ini adalah adakah perawi guru-guru imam Malik 

yang terindikasi memiliki pemahaman bid’ah dan efektifitas konsep 

beliau terkait penolakan riwayat mubtadi’ dalam kitab al-Muwattha. 

e. Metode Penelitian 

Penelitian ini difokuskan pada kajian pustaka, penulis akan 

mengumpulkan dan menganalisis data yang telah terkonsep dalam 

karya para ahli hadis dan ilmu hadis. Untuk teknis mengumpulkan 

data, pada penelitian ini penulis berusaha menelusuri para perawi  

guru-guru imam Malik dalam kitab al-Muwatt}a, selanjutnya penulis 

akan melakukan pelacakan dan pemilahan guru-guru beliau yang telah 

mendapatkan penilaian mubtadi’ oleh salah satu ulama kritikus dan 

ahli dalam al-jarh wa al-ta’dil(kritik negative dan positif). Dari 

pelacakan tersebut, penulis akan mengambil beberapa dari mereka 

untuk dijadikan sampel dalam mempelajari kredibilitasnya dalam 

periwayatan hadis sebagai bahan untuk memberikan perwakilan alasan 

imam Malik.  

  

B. PEMBAHASAN 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     9 

1. Definisi Bid’ah1 

Secara definitive etimologis, Muhammad Ibn Al-Wali>d al-

Andalusy al-Ma>liky(w.520H) menerangkan, asal-usul bid’ah berasal 

dari makna kata al-ikhtira>’ yang berarti sesuatu yang baru diadakan 

dan belum memiliki asal dan contoh sebelumnya2. Mendefinisikan 

bidáh imam Malik bin Anas(w.179H) beliau sebagaimana yang dinukil 

oleh muridnya Al-Ma>jisyu>n beliau mengatakan: 

م أن محمدا صلى الله عليه وسلم خان الرسالة، من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة، زع

[، فما لم يكن يومئذ دينا، فلا يكون اليوم 3لأن الله يقول: }اليوم أكملت لكم دينكم{ ]المائدة: 

 دينا 

“barangsiapa yang membuat sebuah bid’ah dalam konteks Islam dan 

dipandang baik, maka ia telah menuduh nabi Muhammad menghianati 

risalah Allah. Sebab Allah berfirman:”hari ini telah Aku sempurnakan 

agama kalian untuk kalian”, jadi urusan apapun yang bukan dominasi 

agama maka hal itu bukanlah bagian dari agama”.3 

                                                           
1Definisi bidáh dapat dilihat: Bisri Tujang, “Konsep Bidáh Perspektif 

Ibnu Taimiyah Dan Ibnu Abdulwahhab (Studi Komparasi)” dalam Jurnal 

Ilmiah Al-Majaalis Volume 4 nomor 1 November 2016 (Jember: STDIIS, 

2016) hal 23-25. 

2Muhammad Ibn Al-Walid al-Andalusy al-Ma>liky, “al-Hawa>di>ts wa al-

Bida’”(t.tp: Da>r Ibn al-Jauzy, 1998) hal 40. 

3Ibrahim, Ibnu Musa, Al-Sya>t}iby, Al-I’tis}a>m(Al-Su’u>diyah: Da>r Ibn ‘Affa>n, 

1992) 1/165-166 



Bisri Tujang  

10      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

Definisi tersebut meyakinkan kita bahwa bid’ah adalah amalan 

yang baru diadakan dalam konteks agama, tidak memiliki contoh 

sebelumnya dari Nabi. Dalam hemat penulis, bid’ah adalah amalan 

yang biasa dilakoni oleh orang-orang yang suka kebatilan, lawan dari 

sunnah, amalan yang biasa ditekuni oleh orang-orang yang suka 

kebenaran. Senada dengan ini, komentar imam Abu Muhammad al-

Qurt}uby(w.456H). 

“..dan Ahlussunnah adalah orang-orang yang menekuni kebenaran, 

adapun yang memusuhi mereka adalah pelaku bid’ah”.1 

Dengan demikian, sebagaimana yang dikemukakan oleh imam 

Ibnu Hajar al-Ásqalany, bidáh adalah segala sesuatu yang dilakukan 

menyelisihi perkara-perkara agama yang telah diajarkan oleh Nabi dan 

para sahabatnya dengan kondisi menentang atau dalam kondisi 

terbungkus syubhat2. Maka siapapun yang melakukan hal ini 

pelakunya disebut mubtadi’. 

2. Perawi Mubtadi’ Guru Imam Malik 

Menjalani proses pelacakan para perawi yang mendapatkan 

penilaian mubtadi penulis menemukan lebih dari 3 perawi dalam kitab 

                                                           
1Abu Muhammad, Ali Al-Qurt}uby, “Al-Fas}l fi> Al-Milal wa Al-Ahwa>’ wa 

Al-Nihal”(Al-Qahirah: Maktabah al-Kha>njy, t.th) 2/90. 

2Lihat: Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny,”Nuzhah al-Naz}ar fi> Taud}ih 

Nukhbah al-Fikr fi Mus}t}alah ahl al-Atsar”(Dimasyq: Mat}baáh al-S{abba>h, 2000) hal 

88. 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     11 

al-Muwatt}a, namun pada penelitian ini penulis akan mengangkat 3 

perawi sebagai sampel dalam mempelajari kredibilitas mereka untuk 

memberikan argumen perwakilan dari imam Malik dalam konteks 

penolakan mutlak perawi mubtadi. Perawi-perawi tersebut adalah: 

S{afwa>n ibn Sulaim al-Madany(w.132H) 

Hampir seluruh ulama ahli al-jarh wa al-ta’di>l menilai baik, 

beliau adalah seorang ulama yang ahli ibadah, soleh dan tsiqah. 

Deretan komentar positif tersebut dikemukakan oleh para ahli al-jarh 

wa al-ta’dil seperti imam Yahya ibn Sa’i>d al-Qatt}a>n(w.198H), Abu 

Hatim al-Ra>zy(w.243H), Yahya ibn Ma’i>n(w.233H), Ahmad ibn 

Hanbal(w.241)1 dan yang lainnya. Hanya seorang ulama yang menilai 

negatif, bahwa S{afwa>n ibn Sulaim berpemahaman qadariyah, 

demikian komentar al-Mufad}al ibn Gassa>n ibn al-Mufad}al(w. 241H)2.3 

                                                           
1Abu Muhammad, Abdurrahman, Ibn Abi Ha>tim al-Ra>zy, “al-Jarh wa al-

Ta’di>l”(al-Hind: Da>irah al-Ma’a>rif al-‘Utsma>niyah, 1952M) dan (Beirut: Da>r Ihya> 

al-Turats, 1952M) juz 4: hal 424. 

2al-Mufad}al ibn Gassa>n ibn al-Mufad}al adalah seorang ulama kota Bagdad 

yang tsiqah, murid imam ‘Abdurrahman ibn Mahdy, Abu Daud al-T{aya>lisy, Yazidi 

ibn Haru>n, Sulaiman ibn Harb dan yang lainya. Beliau wafat pada tahun 241H. lihat: 

Ahmad, ibn Ali, al-Khat}i>b al-Bagdady, “Ta>ri>kh Baghda>d wa Dzuyulahu”(Beirut: Da>r 

al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1417H) juz 13: hal 125. 

3Muhammad, ibn Ahmad, al-Dzahaby,”Siyar A’la>m al-Nubala>’”(t.tp: 

Mu’assasah al-Risa>lah, 1985M) juz 5: hal 365. 



Bisri Tujang  

12      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

Bertitik tolak dari komentar al-Mufadd}al ibn Gassa>n imam 

S{afwa>n ibn Sulaiman adalah seorang mubtadi’. Komentar beliau 

minimal menjadi patokan penulis untuk meyakinkan kepada pembaca 

bahwa imam Malik seakan-akan tidak tegas dan konsisten menyikapi 

perilaku bidáh yang dilakukan oleh gurunya, S{afwa>n ibn Sulaim. Jika 

demikian halnya, poin penting yang perlu dikaji adalah seperti apa 

penilaian imam Malik terhadap imam S{afwa>n? benarkah beliau 

seorang mubtadi? Siapakah yang benar penilaiannya, imam Malik atau 

al-Mufaddal? 

Jika mempertimbangkan komentar-komentar ulama ahli al-jarh 

wa al-ta’di>l pada imam S{ofwan ibn Sulaim mayoritas mereka menilai 

beliau sangat baik, beliau adalah perawi yang selamat dari label 

mubtadi’. Bahkan mayoritas penilaian tersebut dikemukakan oleh para 

kritikus hadis yang sangat tegas dan selektif, penilaian baik mereka 

sulit diberikan kepada seorang perawi melainkan ia adalah perawi yang 

dikenal tsiqah. Selain itu imam Malik adalah perawi hadits yang juga 

sangat selektif dalam periwayatan hadits, hanya akan menerima hadits 

dari seorang perawi yang diketahui tsiqah. Untuk alasan dan 

pertimbangan kebiasaan periwayatan hadits dari perawi tisiqah 

tersebut imam Ibnu Hajar menjelaskan, jika seseorang (ahli hadits) 

yang telah diketahui tidak meriwayatkan hadits melainkan dari perawi 

                                                           
Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny, “Tahdzi>b al-Tahdzi>b”(al-Hind: 

Mat}ba’ah Da>irah al-Ma’a>rif al-Niz}amiyah, 1326H) juz 4: hal 426. 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     13 

tsiqah maka perawi tersebut dianggap tsiqah walaupun 

periwayatannya dari perawi yang mubham(tidak disebutkan 

namanya), seperti kebiasaan imam Malik, Syu’bah, al-Qatt}a>n..1. Selain 

perawi hadis, imam Malik juga seorang kritikus hadis yang tegas, 

sangat sedikit kemungkinan jika imam Malik tidak memahami 

pemahaman bid’ah S{ofwan ibn Sulaim. Minimal tingkat pemahaman 

S{ofwan tidak tergolong bid’ah yang membahayakan dan mengganggu 

kepercayaan murid-muridnya untuk meriwayatkan hadis beliau.    

Dengan alasan di atas, penulis dapat mengatakan bahwa 

S{ofwan ibn Sulaim bukanlah perawi mubtadi’ yang berbahaya,  bahkan 

seperti apa yang dikatakan al-Mufadda}l ibn Gassa>n pun bukan 

penilaian yang berbahaya, bahwa Sofwan berpemahaman Qadariyah. 

Sebab al-Mufadd}al ibn Gassa>n menyendiri dan menyelisihi penilaian 

mayoritas kritikus hadis yang tegas dan selektif. Maka sesuai kaidah 

al-jarh dan al-ta’di>l  oleh Abd al-‘Azi>z Ibn Muhammad Ibn al-‘Abd al-

Lat}i>f pada perawi yang diperselisihkan kredibilitasnya beliau 

menjelaskan, seorang peneliti hadis harus melihat rentan zaman antara 

pemberi pujian dan pemberi kritik, jika yang memberi pujian lebih 

senior dari yang memberi kritik maka komentar pemberi kritik harus 

                                                           
1Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny, “Lisa>n al-Mi>za>n”(Libanon: 

Muássasah al-A’lamy, 1971M) juz 1: hal 15.  



Bisri Tujang  

14      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

dikaji kembali1. Pada kasus ini Yahya ibn Sa’id al-Qatt}a>n dan Yahya 

ibn Ma’i>n sebagai pemberi pujian lebih senior dari al-Mufadd}al ibn 

Gassa>n sebagai pemberi kritikan.     

Dengan demikian, penulis dapat mengatakan bahwa faktanya 

imam S{afwa>n ibn Sulaim adalah perawi yang terpengaruh dengan 

pemahaman bid’ah qadariyyah, namun beliau bukan seorang pelaku 

bid’ah yang propagandis kepada bid’ah yang diyakini beliau. 

Sebagaimana syarat yang disebutkan oleh imam Malik, tidak boleh 

mengambil ilmu dari mubtadi’ yang melakukan propaganda kepada 

bid’ah/sektenya. Logikanya, perawi mubtadi’ yang tidak melakukan 

propaganda kepada sektenya boleh diambil ilmunya, karena dapat 

dipastikan kebenaran dan kejujuran ilmu/hadis yang diriwayatkan, 

dengan kata lain beliau tidak akan berdusta. 

Pada penerapannya, Imam Malik masih meriwayatkan dari 

seorang pelaku bid’ah yang tidak melakukan propaganda kepada 

bid’ahnya apalagi berdusta atas nama Nabi.  

Daud Ibn Hus}ain al-Madany(w.135 H) 

Hampir seluruh ulama ahli al-jarh wa al-ta’di>l menilai baik, 

beliau adalah seorang ulama yang tsiqah. Deretan komentar positif itu 

dikemukakan oleh para ahli al-jarh wa al-ta’dil seperti imam 

                                                           
1Lihat: Abd al-‘Azi>z, Ibn Muhammad, Ibn al-‘Abd al-Lat}i>f, “d}awa>bit} al-

Jarh wa al-Ta’di>l”(Riya>d}: Maktabah al-‘Ubaika>n, 2005M) hal: 25. Kaidah ke-8.  



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     15 

Muhammad ibn Sa’ad(w.230 H)1, Yahya ibn Ma’i>n(w.233H), Ahmad 

ibn Hanbal(w.241) dan juga Abu Hatim al-Ra>zy(w.243H) namun 

dengan satu catatan karena Imam Malik meriwayatkan dari 

beliau(imam Daud)2. Sementara itu, oleh beberapa ulama beliau dinilai 

negatif, bahwa Daud ibn al-Hus}ain adalah perawi yang lemah jika 

meriwayatkan hadis dari ‘Ikrimah(yang juga berpemahaman khawa>rij) 

sebagaimana komentar imam Ali ibn al-Madi>ny, bahkan dengan tegas 

ulama lain menyatakan beliau berpemahaman khawa>rij, demikian 

komentar imam Ibnu Hibban dalam buku beliau Kita>b al-Tsiqa>t3. 

Demikian juga imam Ibnu Hajar(w. 852 H), beliau meniliai bahwa 

imam Daud berpemahaman khawa>rij walaupun ia tsiqah4. Bahkan 

tertuduh berpemahaman qadariyah, demikian penilaian imam 

Dzahaby(w.748 H)5. 

                                                           
1Muhammad, Ibn Sa’ad,”al-T{abaqa>t al-Kubra>”(Beirut: Da>r al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1990M) juz 5: hal 414. 

2Abu Muhammad, Abdurrahman, Ibn Abi Ha>tim al-Ra>zy, “al-Jarh wa al-

Ta’di>l”(al-Hind: Da>irah al-Ma’a>rif al-‘Utsma>niyah, 1952M) dan (Beirut: Da>r Ihya> 

al-Turats, 1952M) juz 4: hal 424. 

3Yusuf, Ibn ‘Abdirrahman, Abu al-Hajja>j al-Mizzy,”Tahzi>b al-Kama>l fi 

Asma>’ al-Rija>l”(Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1980 H) juz 8 : hal 380.  

4Ahmad, Ibnu Ali, Ibnu Hajar al-‘Asqala>ny, “Taqri>b al-Tahdzi>b”(Suriya: 

Da>r al-Rasyi>d, 1986M) hal 198.  

5Muhammad, Ibn Ahmad, Ibn Qaima>z al-Dzahaby,”Mi>za>n al-

I’tida>l”(Beirut-Lubna>n: Da>r al-Ma’rifah, 1963H) juz 2 : hal 6. 



Bisri Tujang  

16      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

Bertitik tolak dari komentar imam Ali ibn al-Madiny, Ibnu 

Hibba>n, Ibnu Hajar dan imam Dzahaby imam Daud ibn al-Hus}ain 

adalah seorang mubtadi’. Komentar mereka menjadi patokan penulis 

untuk meyakinkan kepada pembaca bahwa imam Malik jelas tidak 

tegas dan konsisten menyikapi perilaku bidáh yang dilakukan oleh 

gurunya, Daud ibn al-Hus}ain. Jika demikian halnya, poin penting yang 

perlu dikaji adalah seperti apa penilaian imam Malik terhadap imam 

Daud ibn al-Hus}ain? benarkah beliau seorang mubtadi? Siapakah yang 

benar penilaiannya, imam Malik atau Ali ibn al-Madiny, Ibnu Hibba>n, 

Ibnu Hajar dan imam Dzahaby? 

Catatan yang sama, jika mempertimbangkan komentar-

komentar ulama ahli al-jarh wa al-ta’di>l pada imam Daud ibn al-

Hus}ain mayoritas mereka menilai beliau sangat baik, beliau adalah 

perawi yang selamat dari label mubtadi’. Bahkan mayoritas penilaian 

tersebut dikemukakan oleh sebagian kritikus hadis yang sangat tegas 

dan selektif, penilaian baik mereka sulit diberikan kepada seorang 

perawi melainkan ia adalah perawi yang dikenal tsiqah. Selain itu 

imam Malik adalah perawi hadits yang juga sangat selektif dalam 

periwayatan hadits, hanya akan menerima hadits dari seorang perawi 

yang diketahui tsiqah. Sebagaimana disebutkan sebelumnya, untuk 

alasan dan pertimbangan kebiasaan periwayatan hadits dari perawi 

tisiqah tersebut imam Ibnu Hajar menjelaskan, jika seseorang (ahli 

hadits) yang telah diketahui tidak meriwayatkan hadits melainkan dari 

perawi tsiqah maka perawi tersebut dianggap tsiqah walaupun 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     17 

periwayatannya dari perawi yang mubham(tidak disebutkan 

namanya), seperti kebiasaan imam Malik, Syu’bah, al-Qatt}a>n..1. Selain 

perawi hadis, imam Malik juga seorang kritikus hadis yang tegas, 

sangat sedikit kemungkinan jika imam Malik tidak memahami 

pemahaman bid’ah Daud ibn al-Hus}ain. Minimal tingkat pemahaman 

Daud ibn al-Hus}ain tidak tergolong bid’ah yang membahayakan dan 

mengganggu kepercayaan murid-muridnya untuk meriwayatkan hadis 

beliau. 

Oleh sebab itu, ketika imam Malik ditanya tentang alasan 

beliau meriwayatkan hadis dari Daud ibn al-Hus}ain, Tsaur ibn Yazi>d 

dan yang lainnya padahal mereka tertuduh berpemahaman Qadariyah. 

Imam Malik mengatakan:  

 إنهم كانوا لأن يخروا من السماء إلى الأرض أسهل عليهم من أن يكذبوا كذبة

“sesungguhnya prinsip mereka adalah jikapun mereka dilemparkan 

dari langit ke bumi masih lebih ringan/mudah bagi mereka daripada 

berdusta satu kedustaan”2.  

Jawaban imam Malik tersebut menghilangkan keraguan umat 

Islam terkait prinsip penolakan beliau terhadap hadis mubtadi’, 

                                                           
1Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny, “Lisa>n al-Mi>za>n”(Libanon: 

Muássasah al-A’lamy, 1971M) juz 1: hal 15.  

2Mughlat}ai, Ibn Qali>j, Al-Mis}ry, al-Hanafy, ‘Ala>’ al-Di>n,”Ikma>l Tahdzi>b al-

Kama>l fi> Asma> al-Rija>l”(t.tp: al-Fa>ru>q al-Hadi>tsah, 2001M) juz 3 : hal 114.   



Bisri Tujang  

18      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

terbukti bahwa imam Malik masih meriwayatkan hadis dari seorang 

perawi yang tertuduh berpemahaman bid’ah, namun dengan catatan 

tidak diketahui pernah berdusta. 

 Maka penilaian negatif Ali ibn al-Madiny, Ibnu Hibba>n, Ibnu 

Hajar dan imam Dzahaby terhadap Daud ibn Hus}ain bukanlah 

komentar yang mengkhawatirkan dan melazimkan hadis beliau 

ditolak. 

Imam Ibnu Abdilbarr telah menegaskan: “beliau(Daud) adalah 

S{adu>d, banyak benar dalam periwayatan hadis, tidak ada seorangpun 

yang menuduhnya berdusta, namun beliau dituduh berpemahaman 

khawa>rij dan berpendapat tentang paham qadariyyah, hanya saja 

beliau tidak pernah mendakwakan pemahaman beliau kepada manusi 

sekalipun sedikit” 1.  

Pada penerapannya terbukti bahwa imam Malik masih 

meriwayatkan hadis dari seorang perawi yang tertuduh berpemahaman 

bid’ah, namun dengan catatan tidak melakukan propaganda kepada 

sektenya dan tidak diketahui pernah berdusta.  

                                                           
1Mughlat}ai, Ibn Qali>j, Al-Mis}ry, al-Hanafy, ‘Ala>’ al-Di>n,”Ikma>l Tahdzi>b al-

Kama>l fi> Asma> al-Rija>l”(t.tp: al-Fa>ru>q al-Hadi>tsah, 2001M) juz 3 : hal 114.  Teks 

ucapan beliau adalah sebagai berikut: 

 لخوارج والقول بالقدر، ولم يكن يدعو إلى ش يء من ذلكهو صدوق لم يتهمه أحد بالكذب وكان ينسب إلى رأي ا



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     19 

Tsaur ibn Yazi>d al-Hims}y (w.153 H) 

Sebagian ulama ahli al-jarh wa al-ta’di>l menilai baik, beliau 

adalah seorang ulama yang tsiqah. Deretan komentar positif tersebut 

dikemukakan oleh para ahli al-jarh wa al-ta’dil seperti imam Sufyan 

al-Tsauri (w.161H0, Yahya ibn Sai>d al-Qat}a>n (w.198H), Sufya>n ibn 

‘Uyainah (w.198H)1, Ibnu Sa’ad (w.230H) dan Imam Ibnu Hibba>n 

(w.354 H). Adapun Ibnu Hibba>n mengatakan beliau adalah seorang 

ahli ibadah2. Sedangkan Ibnu Sa’ad mengatakan bahwa Tsaur ibn 

Yazi>d tsiqah namun berpemahaman qadariyyah3. Keadaan buruk Tsaur 

ini lebih kuat ketika terdapat penilaian ulama yang sezaman satu 

daerah dengan beliau, seperti imam al-Auza>’y(w.157 H), imam al-

Auza>’y menilai Tsaur adalah perawi yang buruk4. Ibnu Hajar 

menyimpulkan perbedaan penilaian tersebut bahwa Tsaur adalah 

perawi yang tsiqah namun berpemahaman qadariyah5.  

                                                           
1Abu Ahmad, Ibnu ‘Ady, al-Jurja>ny,”al-Ka>mil fi D{u’afa>’ al-Rija>l”(Beirut: 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997) juz 2 : hal 310.  

2Muhammad, Ibnu Hibba>n, Abu Ha>tim al-Busty,”Masya>hi>r ‘Ulama>’ al-

Ams}a>r”(t.tp: Da>r al-Wafa>’, 1991M) hal 288.  

3Muhammad, Ibn Sa’ad,”al-T{abaqa>t al-Kubra>”(Beirut: Da>r al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1990M) juz 7: hal 324. 

4Abu Ahmad, Ibnu ‘Ady, al-Jurja>ny,”al-Ka>mil fi D{u’afa>’ al-Rija>l”(Beirut: 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997) juz 2 : hal 310.  

5Ahmad, Ibnu Ali, Ibnu Hajar al-‘Asqala>ny, “Taqri>b al-Tahdzi>b”(Suriya: 

Da>r al-Rasyi>d, 1986M) hal 135.  



Bisri Tujang  

20      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

Bertitik tolak dari komentar imam al-Auza>’y(w.157 H), imam 

Ibnu Sa’ad(w.230H) dan Imam Ibnu Hajar bahwa imam Tsaur ibn 

Yazi>d adalah seorang mubtadi’. Komentar mereka menjadi patokan 

penulis untuk meyakinkan kepada pembaca bahwa imam Malik jelas 

tidak tegas dan konsisten menyikapi perilaku bidáh yang dilakukan 

oleh gurunya, Tsaur ibn Yazi>d. Jika demikian halnya, poin penting 

yang perlu dikaji adalah seperti apa penilaian imam Malik terhadap 

Tsaur ibn Yazi>d? benarkah beliau seorang mubtadi? Siapakah yang 

benar penilaiannya, imam Malik atau imam al-Auza>’y(w.157 H), imam 

Ibnu Sa’ad(w.230H) dan Imam Ibnu Hajar? 

Mengulang catatan yang sebelumnya, jika mempertimbangkan 

komentar-komentar ulama ahli al-jarh wa al-ta’di>l pada imam Tsaur 

ibn Yazi>d mayoritas mereka menilai beliau sangat baik, beliau adalah 

perawi yang selamat dari label mubtadi’. Bahkan mayoritas penilaian 

tersebut dikemukakan oleh sebagian kritikus hadis senior dan sezaman 

dengan beliau, satu (yaitu Yahya ibn Sai>d al-Qatt}an>) dari mereka 

adalah yang sangat tegas dan selektif, penilaian baik/positif beliau 

sulit diberikan kepada seorang perawi melainkan ia adalah perawi yang 

dikenal tsiqah. Sedangkan kebanyakan mereka adalah para kritikus 

yang mutawassit}u>n, moderat dalam penilaian. Selain itu imam Malik 

adalah perawi hadits yang juga sangat selektif dalam periwayatan 

hadits, hanya akan menerima hadits dari seorang perawi yang 

diketahui tsiqah. Sebagaimana disebutkan sebelumnya, untuk alasan 

dan pertimbangan kebiasaan periwayatan hadits dari perawi tisiqah 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     21 

tersebut imam Ibnu Hajar menjelaskan, jika seseorang (ahli hadits) 

yang telah diketahui tidak meriwayatkan hadits melainkan dari perawi 

tsiqah maka perawi tersebut dianggap tsiqah walaupun 

periwayatannya dari perawi yang mubham(tidak disebutkan 

namanya), seperti kebiasaan imam Malik, Syu’bah, al-Qatt}a>n..1. Selain 

perawi hadis, imam Malik juga seorang kritikus hadis yang tegas, 

sangat sedikit kemungkinan jika imam Malik tidak memahami 

pemahaman bid’ah Tsaur ibn Yazi>d. Minimal tingkat pemahaman 

Tsaur ibn Yazi>d tidak tergolong bid’ah yang membahayakan dan 

mengganggu kepercayaan murid-muridnya untuk meriwayatkan hadis 

beliau. 

Oleh sebab itu, ketika imam Malik ditanya tentang alasan 

beliau meriwayatkan hadis dari Daud ibn al-Hus}ain, Tsaur ibn Yazi>d 

dan yang lainnya padahal mereka tertuduh berpemahaman Qadariyah. 

Imam Malik mengatakan:  

 لأن يخروا من السماء إلى الأرض أسهل عليهم من أن يكذبوا كذبة إنهم كانوا

                                                           
1Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny, “Lisa>n al-Mi>za>n”(Libanon: 

Muássasah al-A’lamy, 1971M) juz 1: hal 15.  



Bisri Tujang  

22      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

“sesungguhnya prinsip mereka adalah jikapun mereka dilemparkan 

dari langit ke bumi masih lebih ringan/mudah bagi mereka daripada 

berdusta satu kedustaan”1.  

Jawaban imam Malik tersebut menghilangkan keraguan umat 

Islam terkait prinsip penolakan beliau terhadap hadis mubtadi’, pada 

penerapannya terbukti bahwa imam Malik masih meriwayatkan hadis 

dari seorang perawi yang tertuduh berpemahaman bid’ah, namun 

dengan catatan tidak melakukan propaganda kepada sektenya dan 

tidak diketahui pernah berdusta. 

 

C. KESIMPULAN 

Bertitik tolak dari beberapa pertanyaan yang telah penulis 

sebutkan dalam rumusan masalah, bahwa sejauh mana konsistensi 

penerapan teori imam Malik untuk menolak periwayatan perawi 

mubtadi’ dalam kitab al-Muwatt}a? Serta seperti apakah alasan imam 

Malik yang dapat diberikan jika ditemukan perawi mubtadi’dalam 

kitab al-Muwatt}a? 

Maka pembacaan ulang pada status para perawi di atas penulis 

menyimpulkan bahwa imam Malik sedikit tidak konsisten dengan 

teori yang beliau sebutkan, tidak boleh mengambil ilmu/hadis dari 

                                                           
1Mughlat}ai, Ibn Qali>j, Al-Mis}ry, al-Hanafy, ‘Ala>’ al-Di>n,”Ikma>l Tahdzi>b al-

Kama>l fi> Asma> al-Rija>l”(t.tp: al-Fa>ru>q al-Hadi>tsah, 2001M) juz 3 : hal 114.   



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     23 

shahib hawa>(pengikut hawa nafsu/bid’ah) yang melakukan propaganda 

kepada bid’ahnya. Pada penerapanya penulis menemukan beberapa 

perawi pelaku bid’ah seperti S{ofwa>n ibn Sulaim, Daud ibn Hus}ain dan 

Tsaur ibn Yazi>d, walaupun mereka tidak diketahui melakukan 

propaganda kepada bid’ah mereka dan tidak diketahui berdusta atas 

nama Nabi.  

Maka alasan yang dapat diberikan kepada imam Malik adalah 

semua perawi tersebut adalah para perawi yang tsiqah menurut beliau. 

Kepercayaan beliau kepada mereka itu sebagaimana yang beliau 

katakana “sesungguhnya prinsip mereka adalah jikapun mereka 

dilemparkan dari langit ke bumi masih lebih ringan/mudah bagi 

mereka daripada berdusta satu kedustaan”. Demikian pula yang 

dikatakan Imam Ibnu Abdilbarr pada kasus Daud ibn Hus}ain: “beliau 

adalah S{adu>q, banyak benar dalam periwayatan hadis, tidak ada 

seorangpun yang menuduhnya berdusta, namun beliau dituduh 

berpemahaman khawa>rij dan berpendapat tentang paham qadariyyah, 

hanya saja beliau tidak pernah mendakwakan pemahaman beliau 

kepada manusia sekalipun sedikit”. 

Penelitian ini juga dapat mengungkap celah perbedaan konsep 

imam Malik dan imam Syafii. Terungkap bahwa imam Malik dan 

imam Syafii berada dalam satu konsep yang sama, menerima hadis dari 

seorang mubtadi’ selama ia tidak melakukan dusta apalagi dusta atas 

nama Nabi.   

   



Bisri Tujang  

24      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

Daftar Pustaka 

Abu Muhammad, Abdurrahman, Ibn Abi Ha>tim al-Ra>zy, “al-Jarh wa 

al-Ta’di>l”, al-Hind: Da>irah al-Ma’a>rif al-‘Utsma>niyah, 

1952M dan Beirut: Da>r Ihya> al-Turats, 1952M. 

Abu Ahmad, Ibn ‘Ady al-Jurja>ny, “Al-Ka>mil fi> D{u’afa>’ al-Rija>l”, 

Beirut: al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1997M. 

Abu ‘Umar, Ibn ‘Abd al-Barr, “al-Intiqa> fi> Fad}a>il al-Tsalatsah al-

Aimmah al-Fuqaha>’, Malik wa al-Syafi’i wa Abi Hani>fah”, 

Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyah, t.th.   

Abd al-‘Azi>z, Ibn Muhammad, Ibn al-‘Abd al-Lat}i>f, “d}awa>bit} al-Jarh 

wa al-Ta’di>l”, Riya>d}: Maktabah al-‘Ubaika>n, 2005M. 

‘Abdurrahman, Ibn Ahmad, Ibn Rajab, “Syarh ‘Ilal al-Tirmidzi”, al-

Zarqa}’-al-Urdun: Maktabah al-Mana>r, 1987M. 

Ahmad, ibn Ali, al-Khat}i>b al-Bagdady, “Ta>ri>kh Baghda>d wa 

Dzuyulahu”, Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1417H.  

________, “al-Ja>mi’ li Akhla>q al-Ra>wy A>da>b al-Sa>mi”, Riyad: 

Maktabah al-Ma>rif, t.th.  

Ahmad, Ibn Ali, Ibn Hajar, al-Ásqala>ny, “Lisa>n al-Mi>za>n”, Libanon: 

Muássasah al-A’lamy, 1971M.  

________,”Nuzhah al-Naz}ar fi> Taud}ih Nukhbah al-Fikr fi Mus}t}alah 

ahl al-Atsar”, Dimasyq: Mat}baáh al-S{abba>h, 2000M. 

________, “Tahdzi>b al-Tahdzi>b”, al-Hind: Mat}ba’ah Da>irah al-

Ma’a>rif al-Niz}amiyah, 1326H. 

________, “Taqri>b al-Tahdzi>b”, Suriya: Da>r al-Rasyi>d, 1986M. 



PENOLAKAN IMAM MALIK PERIWAYATAN PERAWI MUBTADI’ 

Volume 5, No. 2, Mei 2018     25 

Abu Muhammad, Ali Al-Qurt}uby, “Al-Fas}l fi> Al-Milal wa Al-Ahwa>’ 

wa Al-Nihal”, Al-Qahirah: Maktabah al-Kha>njy, t.th. 

Bisri Tujang, “Intensitas Pengaruh Periwayatan Perawi Propagandis 

Tasyayyu’, Syi’ah  Dan Ra>fid}ah Terhadap Pemahaman 

Bukhari Atau  Sunni (Studi Analisis Terhadap Riwayat 

Perawi-perawi S{ahi>h Bukhari)” dalam Al-Majaalis Volume 4 

nomor 2, Jember: Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam 

Syafi’i, 2017. 

________, “Konsep Bidáh Perspektif Ibnu Taimiyah Dan Ibnu 

Abdulwahhab (Studi Komparasi)” dalam Jurnal Ilmiah Al-

Majaalis Volume 4 nomor 1 November 2016 , Jember: 

STDIIS, 2016. 

Ibrahim, Ibn Musa, Al-Sya>t}iby, Al-I’tis}a>m, Al-Su’u>diyah: Da>r Ibn 

‘Affa>n, 1992. 

Muhammad, ibn Ahmad, al-Dzahaby,”Siyar A’la>m al-Nubala>’”, t.tp: 

Mu’assasah al-Risa>lah, 1985M. 

________,”Mi>za>n al-I’tida>l”, Beirut-Lubna>n: Da>r al-Ma’rifah, 1963H. 

Muhammad, Ibn Sa’ad,”al-T{abaqa>t al-Kubra>”, Beirut: Da>r al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1990M. 

Mughlat}ai, Ibn Qali>j, Al-Mis}ry, al-Hanafy, ‘Ala>’ al-Di>n,”Ikma>l 

Tahdzi>b al-Kama>l fi> Asma> al-Rija>l”, t.tp: al-Fa>ru>q al-

Hadi>tsah, 2001M.   

Muhammad, Ibnu Hibba>n, Abu Ha>tim al-Busty,”Masya>hi>r ‘Ulama>’ al-

Ams}a>r”, t.tp: Da>r al-Wafa>’, 1991M. 



Bisri Tujang  

26      Volume 5, No. 2, Mei 2018 

Muhammad, Ibn Sa’ad,”al-T{abaqa>t al-Kubra>”, Beirut: Da>r al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1990M. 

Muhammad, Ibn Al-Walid al-Andalusy al-Ma>liky, “al-Hawa>di>ts wa al-

Bida’”, t.tp: Da>r Ibn al-Jauzy, 1998. 

Yusuf, Ibn ‘Abdirrahman, Abu al-Hajja>j al-Mizzy,”Tahzi>b al-Kama>l fi 

Asma>’ al-Rija>l”, Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1980 H.  

 


