v
5o

PROBABILITAS IJMA’ DI ERA MODERN
(IMPLIKASI PERBEDAAN DEFINISI, SYARAT DAN RUKUN
TERHADAP KEMUNGKINAN TERJADINY A JMA’, KEDUDUKAN
DAN HUJJAHNYA)

Adin Fadilah'

Abstract
Iljma 'is one of the arguments of Personality' that has the force of argument
under the Koran and Hadith, ijma 'is the first proposition after the al-Quran
and Hadith that can be used as guidelines in exploring the laws of Personality’
However there are some Muslim community which does not recognize the
existence of ijma 'where they are only based on the Quran and al-Hadith, their
diligence in itself likely will not be separated fiom the two text itself.
Variation ijma 'The dimungkinakan for their difterences as well as the

definition of halal berkaiatan with iima’ such terms, pillars and so on. From

"Dosen STAI Al-Fattah Pacitan. Email: difado.49gmail.com

Volume 4, No. 1, November 2016 129



Adin Fadilah

this study we can conclude that: On the issue of ijma 'happen perbeadaan
opinion among the scholars. The differences are due to differences in the
definition of the ulama ijma ' Selaian, difterences in the terms and the pillars
of the proposed menajadi importance in understanding ijma ' The most
fundamental thing ijma’ is a difference whether the agreement that all or the
majority of scholars only. In this case the author is more inclined to the latter
opinion. Both now it is not improbable occurrence of ljma . Although it uses
the most stringent requirements. Due to technological advances, create
obstacles distance between the scholars are not a barrier anymore. However,
the difficulty is that everyone has a difterent opinion in accordance with the
experience and knowledge he possessed.

Ijima’ adalah salah satu dalil syara’ yang memiliki tingkat kekuatan
argumentasi di bawah al-Qur’an dan Hadits. [jma’ merupakan dalil pertama
setelah al-Qur’an dan Hadits yang dapat dijadikan pedoman dalam menggali
hukum-hukum syara’. Namun ada beberapa komunitas umat Islam yang tidak
mengakui dengan adanya ijma’ yang mana mereka hanya berpedoman pada al-
Qur’an dan al Hadits, mereka berijtihad dengan sendirinya itupun tidak lepas
dari dua teks itu sendiri. Perbedaan penerimaan ijma’ tersebut dimungkinakan
karena adanya perbedaan definisi serta halal yang berkaiatan dengan ijma’
seperti syarat, rukun dan sebagainya. Dari penelitian ini dapat ditarik
kesimpulan bahwa: Dalam masalah ijma’ terjadi perbeadaan pendapat di
kalangan para ulama. Perbedaan tersebut dikarenakan adanya perbedaan ulama
dalam memberikan definisi terhadap ijma’. Selaian itu, perbedaan syarat dan
rukun yang diajukan menajadi hal penting dalam memahami ijma’. Hal yang
paling pokok menurut hemat penulis adalah perbedaan apakah yang bersepakat

itu seluruh atau mayoritas ulama saja. Dalam hal ini penulis lebih cenderung

130 Volume 4, No. 1, November 2016 0)4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

kepada pendapat terakhir. Kedua sekarang tidaklah mustahil terjadinya ljma’.
Meskipun hal itu menggunakan persyaratan yang paling ketat. Karena
kemajuan teknologi, membuat halangan jarak antara para uvlama tidak jadi
penghalang lagi. Namun, kesulitannya adalah semua orang memiliki
pandangan yang berbeda sesuai dengan pengalaman dan pengetahuan yang ia
miliki.

Kata kunci: jjma’, hujjah, dalil, modern

A. PENDAHULUAN

b. Latar Belakang

Di era reformasi seperti saat ini demokrasi adalah hal yang selalu
didengung-dengungkan. Sebagaimana yang kita ketahui pilar dari
demokrasi adalah suara terbanyak yang menjadi penentu kebijakan. Hal
demikian sebenarnya telah ada dalam tradisi pemikiran para ahli hukum
agama Islam. /jma’ adalah salah satu sumber hukum Islam yang
memiliki kemiripan dengan prinsip demokrasi di atas.

Perlu kita ketahui 7jma’ adalah salah satu dalil syara’ yang
memiliki tingkat kekuatan argumentasi di bawah al-Qur’an dan Hadits,
Iima’ merupakan dalil pertama setelah al-Qur’an dan Hadits yang dapat
dijadikan pedoman dalam menggali hukum-hukum syara’. Namun ada
beberapa komunitas umat Islam yang tidak mengakui dengan adanya
ijma’ yang mana mereka hanya berpedoman pada al-Qur’an dan al
Hadits, mereka berijtihad dengan sendirinya itupun tidak lepas dari dua
teks itu sendiri. Perbedaan penerimaan jjima’ tersebut dimungkinakan
karena adanya perbedaan definisi serta halal yang berkaiatan dengan
Ijma’ seperti syarat, rukun dan sebagainya.

ojﬂj—d”a/aa[(.s

asat Jelamiyah

Volume 4, No. 1, November 2016 131



Adin Fadilah

Berangkat dari keterangan di atas, maka untuk memperdalam
pembahasannya dalam makalah ini penulis akan mengemukakan
beberapa hal terhait dengan fjma’ serta mencoba untuk menguarai apa
masalah pokok yang menjadi titik perbedaan.

c. Rumusan Masalah

Bertitik tolak dari masalah di atas maka penulis merumuskan
beberapa pertanyaan yang akan dikaji dalam artikel ini.

1. Bagaimana implikasi perbedaan definisi, syarat dan rukun terhadap
kemungkinan terjadinya Ijma’, kedudukan dan Kehujjahannya?

2. Apa contoh hukum Islam dari ijma’ dan apakah mungkin terjadi
lagi ijma’ di era modern?

d. Tujuan Penelitian
Bertitik tolak dari deretan masalah yang disebutkan di atas,
maka tulisan ini berupaya mencari jawaban tentang kemungkinan

terjadinya 7jma’di era modern.

B. PEMBAHASAN
1. Pengertian Al-ljma’
Secara etimalogi, /jma’terbagi kepada dua pengertian, yaitu :

niat dan kesepakatan.! Adapaun penjelasannya adalah:

"Muhammad Ibn Salih Ibn Muhammad al-‘Utsaimin, Sharah al-Usul Min
‘Ulum Al-Usul (Beirut: al-Kitab al-‘Alami Lil-Nashar, 2006), 460. Lihat juga, A.

132 Volume 4, No. 1, November 2016 0)4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

1. Ijma’ berarti kesepakatan atau konsensus, misalnya perkataan :
dele 193531 131 IS (e pyall pax
Artinya : “Suatu kaum telah berijma’ begini, jika mereka telah
sepakat begini.”
Pengertian tersebut juga dapat ditemukan di dalam surat
Yusuf ayat 15, yaitu :!
Artinya.  “Maka tatkala mereka membawanya dan sepakat
memasukkannya ke dalam sumur (lalu mereka memasukkan dia)...”
(0S. Yusuf': 15)
2. Ijma berarti tekad atau niat yaitu ketetapan hati untuk melakukan

sesuatu.? Pengertian ini dapat dilihat pada surat Yunus ayat 71:
25 a1 I5ha

Artinya: “Karena itu bulatkanlah keputusan dan (kumpulkanlah)

sekutu-sekutumu (untuk membinasakanku).” (QS. Yunus : 71)

Adapun pengertian jjma’ secara terminologi, para ulama ahli

ushul berbeda pendapat dalam mendefinisikannya :

Basiq Djalil, //mu Ushul Figh Satu dan Dua (Jakarta: Kencana Prenada Media, 2010),
183.

'"Muhammad Ma’shum Zainy Al-Hasyimiy, //mu Ushul-Figh (Jombang:
Darul Hikmah, 2008), 61.

2Sidi Bakri Nazar, Figh Dan Ushul Figh (Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2003), 54.

qff—dl/(a/aa&:»

Dirasat Yelamiyah

Volume 4, No. 1, November 2016 133



Adin Fadilah

1. Rachmat Syafe’i berpendapat bahwa jjma’ itu adalah kesepakatan
semua ulama mujtahid dari 7jma’ umat Muhammad SAW dalam
suatu masa setelah beliau wafat terhadap hukum syara’.!

2. Muhammad Khudhari Bik berpendapat bahwa /jma’ adalah
kesepakatan mujtahid suatu masa terhadap masalah syara’.?

3. Muhammad Mustafa al-Sibly seperti dikutip oleh Muhammad
Kamal al-Din Imam berpendapat /jma’ menurut istilah ulama ushul
ialah kesepakatan semua mujtahidin diantara umat Islam pada suatu
masa setelah kewafatan Rasulullah SAW. atas hukum shar’/ yang
bersifat jjtihadi.’

4, Muhammad Abu Zahrah berpendapat bahwasanya /jma’ itu adalah
kesepakatan para mujtahid dalam dalam suatu masa setelah
wafatnya Rosulullah SAW, terhadap hukum shara’ yang bersifat
praktis (“amaly).*

2. Syarat-Syarat dan Rukun-Rukun Ijma’
Dari definisi /jma’di atas dapat diketahui bahwa 7jma’itu bisa

terjadi bila memenuhi kriteria-kriteria di bawabh ini.

'Rachmat Syafe’i, Zlmu Ushul Figh (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 69.

Muhammad Khudlary Bik, Usul Figh (Beirut: Dar al-Fikri, tt), 271.

3Muhammad Kamal Al-Din Imam, Usu/ al-Figh Islamy (Alexandria, Dar Al-
Matbu’at Al-Jami’iyah, tt), 164.

“Muhammad Abu Zahrah, Usul al-Figh (Beirut: Dar al-Fikri al-Arabi, tt),
198.

134 Volume 4, No. 1, November 2016 ?4["/”“/““&‘

asat Jelamiyah



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

a. Yang bersepakat adalah para mujtahid.

Dengan demikian, kesepakatan orang awam (bodoh) atau mereka
yang belum mencapai derajat mujtahid tidak bisa dikatakan Ijma’
begitu pula penolakan mereka, karena mereka tidak ahli dalam
menela’ah hukum-hukum syara’.

b. Yang bersepakat adalah seluruh (mayoritas: penulis) mujtahid.

Bila sebagian mujtahid bersepakat dan yang lainnya tidak
meskipun sedikit, maka menurut jumhum, hal itu tidak bisa
dikatakan jima’. Karena /jma’ itu harus mencakup keseluruhan
mujtahid. Sebagaimana ulama’ berpandangan bahwa /jma’ itu sah
bila dilakukan oelh sebagian besar mujtahid, karena yang dimaksud
kesepakatan /jma’ termasuk pula kesepakatan sebagian besar dari
mereka. Begitu pula menurut gaidah figh, sebagian besar itu telah
mencakup hukum keseluruhan.

c. Para mujtahid harus umat Muhammad SAW.

Kesepakatan yang dilakukan oleh para ulama selain umat
Muhammad SAW. tidak bisa dikatakan /jma’, hal itu menunjukkan
adanya umat para nabi lain yang ber- jjma’, adapun /jma’ umat
Nabi Muhammad SAW. tersebut telah dijamin bahwa mereka tidak
mungkin ber- 7jma’ untuk melakukan kesalahan.

d. Dilakukan setelah wafatnya Nabi.

[ima’ itu tidak terjadi ketika Nabi masih hidup, karena Nabi

senantiasa menyepakati perbuatan-perbuatan para sahabat yang

dipandang baik adna itu dianggap sebagai syariah.

Volume 4, No. 1, November 2016 135



Adin Fadilah

e. Kesepakatan mereka harus berhubungan dengan Syariat.’
Maksudnya, kesepakatan mereka haruslah kesepakatan yang ada
kaitannya dengan syariat, seperti tentang wajib, sunah, makruh,

haram dan lain-lain.!

3. Macam-Macam Ijma’

Macam-macam /jma’ jika dilihat dari cara terjadinya ada dua
macam, yaitu, /jma’ Sarih dan Iljma’ sukuti> Berikut ini penjelasannya:
1. Ijma’ Sarih

Yaitu semua mujtahid mengemukakan pendapat mereka

masing-masing secara jelas. Artinya setiap mujtahid menyampaikan
ucapan atau perbuatan yang mengungkapkan secara jelas tentang
pendapatnya, dan kemudian menyepakati salah satunya.’ ljma’ sarih
ini merupakan 7jma’ yang haqiqi, /jma’ yang dijadikan hujjah
syar’iyyah menurut madzhab jumhur. ima’ Sarih disebut juga
dengan ijma’ bayani, ijma’ qawli atau /[jma” haqiqi.

2. Ijma’ Sukuti

'Rachmat Syafe’i, Zimu Ushul Figh, 70-71. Lihat juga Muhammad Hashim
Kamali, Prinsip Dan Teori-Teori Hukum Isiam (Usul Al-Figh), Terj. Noorhaidi, S.Ag.
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 222-224.

2Satria Efendi, Ushul Figh (Jakarta: Kencana Prenada Media, 2009), 129.
Lihat juga Subroto, Ushul Figh I (Ponorogo: LPPI Fakultas Syari’ah Ponorogo IAIN
Sunan Ampel Ponorogo, 1993), 131.

SMuhammad Hashim Kamali, Prinsip Dan Teori-Teori Hukum Islam, 239.

Oqf-dl/(a/'aa[)éé

136 Volume 4, No. 1, November 2016 Jurtal Dot defantyc



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

Yaitu pendapat sebagian ulama tentang suatu masalah yang
diketahui oleh para mujtahid lainnya, tapi mereka diam, tidak
menyepakati atau pun menolak pendapat tersebut secara jelas.!
Ilima’sukuti dikatakan sah apabila telah memenuhi beberapa kriteria
berikut :

a. Diamnya mujtahid itu betul-betul tidak menunjukan adanya
kesepakatan atau penolakan. Bila terdapat tanda-tanda yang
menunjukan adanya kesepakatan, yang dilakukan oleh sebagian
mujtahid. Maka tidak dikatakan 7jma’ sukuti, melainkan ijma’
Sarih. Begitu pula bila terdapat tanda-tanda penolakan yang
dikemukakan oleh sebagian mujtahid, itupun bukan ijma’ sukuti.

b. Keadaan diamnya para mujtahid itu cuku lama, yang bisa dipakai
untuk memikirkan permasalahannya, dan biasanya dipandang cukup
untuk mengemukaka hasil pendapatnya.

c. Permasalahan yang difatwakan oleh mujtahid tersebut adalah
permasalahan ijtihadi, yang bersumberkan dalil-dalil yang bersifat
dzanni. Sedangkan permasalahan yang tidak boleh di-ijtihadi atau
yang bersumber dari dalil-dalil gath%, jika seorang mujtahid
mengeluarkan pendapat tanpa didasari dalil yang kuat, sedangkan

yang lainnya diam. Hal itu tidak bisa disebut /jma’?

Tbid.
2Rachmat Syafe’i, /Imu Ushul Figh, 72-73. Lihat juga Al-Hasyimiy, /Z/mu
Ushul-Figh, 65.

Volume 4, No. 1, November 2016 137



Adin Fadilah

Mengenai /jma’ sukuti ini, para ulama terbagi dalam tiga
pendapat, yaitu sebagai berikut :

b. Imam Safi’i dan kalangan Malikiyah mengemukakan: tidak
memasukkan Ijm /jma’ sukutiini ke dalam kategori /jma’.

Mereka beralasan bahwa orang yang diam tidak dapat
dipandang sebagai orang yang berpendapat. Oleh karena itu, jika
diam dipandang sebagai /jma’, berarti diam itu dapat dianggap
sebagai pembicaraan yang dinisbatkan kepada serorang mujtahid
yang belum tentu menerima pendapat tersebut.

Selain itu diam juga tidak dianggap sebagai setuju, karena
dimungkinkan banyak faktor yang membuatnya diam. Misalkan
diamnya mujtahid itu mungkin dia setuju, mungkin di belum
berijtihad dalam masalah tersebut, atau mungkin ia telah berijtihad
tapi belum mendapatkan hasil yang mantap dan banyak juga
kemungkinan-kemungkinan lain yang bisa saja terjadi.

Dengan demikian, diam tidak dapat dipandang sebagai hujjah
untuk menerima pendapat seorang mujtahid.

c. Ulama Hanafiah dan Hanbaliah berpendapat : memasukkan /jma’
sukuti dalam kategori /jma’. Hanya saja kekuatannya dibawah /jma’
Sarih.

Sebagian fugaha itu beralasan bahwa pada dasarnya diam tidak
dapat dikategorikan hujjah, kecuali sesudah merenung atau berfikir.
Selain itu, pada umumnya tidak semua pemberi fatwa (mufti)

memberikan keterangan pada suatu masalah. Tetapi yang umum

138 Volume 4, No. 1, November 2016 ?4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

pada setiap masa (generasi) adalah para mufti besar memberikan
fatwa, sedang ulama yang lain menerimanya.

d. Sebgaian ulama Hanafiah dan Malikiah berpendapat ijma’ sukuti
dapat dijadikan argumentasi (hujjah) akan tetapi tidak termasuk
dalam kategori fjma’.!

Ulama yang berpendapat demikian, mereka beralasan bahwa
meskipun 7jma’ sukuti tidak memenuhi kriteria ;jma’, tidak setiap
orang alim mengemukakan pendapatnya, akan tetapi dapat
dijadikan hujjah, karena diamnya seorang ulama lebih kuat
menunjukkan arti setuju, dibanding sikap menentang.

4. Kemungkinan Terjadinya Jjma’

Para ulama berbeda pendapat tentang kemungkinan adanya
ijma’ dan kewajiban melaksanakannya. Jumhur berkata, “Zjma” itu
bisa terjadi bahkan telah terlaksana”. Sedangkan sebagian lain
(Mu’tazilah dan Sh’iah) menyatakan, /jma’ itu tidak mungkin terjadi.?
Beberapa argument penolakan /jma’, antara lain:

Pertama, sesungguhnya /jma’ yang dimaksudkan oleh jumhur
tentang diharuskannya adanya kesepakatan semua mujtahid pada suatu
masa sehingga harus memenuhi dua kriteria:

1. Mengetahui karakter setiap mujtahid yang dikategorikan mampu

untuk mengadakan /jma’.

'Efendi, Ushul Figh, 129.
2Subroto, Ushul Figh I, 133.

Volume 4, No. 1, November 2016 139



Adin Fadilah

2. Mengetahui  pendapat masing-masing mujtahid tentang
permasalahan tersebut.!

Kedua, /jma’ itu harus bersandarkan kepada dalil, baik yang
gath’i ataupun yang dhanni. Bila berlandaskan pada dalil gath’i maka
tidak diragukan lagi bahwa hal itu tidak membutuhkan /Jjma’.
Sebaliknya bila didasarkan pada dalil yang dzanni, dapat dipastikan
para ulama’ akan berbeda pendapat karena masing-masing mujtahid
akan mengeluarkan pendapatnya dengan kemampuan berfikir daya nalar
mereka, disertai berbagai dalil yagn menguatkan pendapat mercka.?

5. Kedudukan dan Kehujjahan Jjima’

Ijma’ merupakan Sumber Hukum Islam yang ketiga.? /jma’bisa

dijadikan hujjah atau alasan dalam menetapkan hukum kalau yang
menjadi dasar adalah Kitabullah dan Sunnah Rasul.* Hal ini terdapat
dalam firman Allah SWT. Dalam QS. An-Nisa ayat 59 :
Artinya : “Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang
sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasul
(sunnahnya)....” (QS. An-Nisa : 59)

Para ulama yang menetapkan bahwa jjma’ itu hujjah,

menetapkan pula bahwa jjma’ tersebut terletak dibawah derajat

'Khudari Bik, Usul Figh, 283.

2 Syafe’i, Ilmu Ushul Figh, 8.

3 Hafidz Abduurrahman, Diskursus Islam Politik dan Spiritual (Bogor: al-
Azhar Press, 2010), 260.

4 Khudlari Bik, Usul Figh, 286.

140  Volume 4, No. 1, November 2016 ?4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

kitabullah dan sunnah Rasul dan 7/ma’ itu tidak boleh menyalahi nash
yang gat i (kitabullah dan hadits mutawatir).

Kebanyakan ulama berpendapat bahwa nilai Aujjah ijma’ ialah
nilai dhanni bukan gat’i. Karena nilai hujjah jjma’ adalah dhanni,
menurut pandangan kebanyakan ulama, maka 7jma’itu dapat dijadikan
hujjah atau dipegangi dalam urusan amal, tidak dalam urusan 7’tigad.
Mengingat dalam urusan 7’tigad haruslah ditetapkan oleh dali/ yang
bernulai gath’i.

Menurut Muhammad Abu Zahrah, jumhur Ulama berpendapat
bahwa jjma’dapat dijadikan Aujjah (argumentasi), berdasarkan dua dalil
berikut :!

1. Firman Allah dalam surat Al-Nisa’ ayat 59:
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan
taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. kemudian jika
kamu berlainan Pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia
kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-
benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. yang demikian itu
lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.”

2. Firman Allah dalam surat Al-Nisa’ ayat 115:
Artinya : “Dan barang siapa yang menentang Rasul sesudah jelas
kebenaran baginya , dan mengikuti jalan yang bukan jalan orang

mukmin. Kami biarkan ia berkuasa terhadap kesesatan yang telah

! Zahrah, Usul al-Figh, 202-203.

Volume 4, No. 1, November 2016 141



Adin Fadilah

dikuasainya itu, dan kami masukkan ia kedalam jahannam dan
Jjahannam itu seburuk-buruk tempat kembali.” (QS. Al- Nisa’ : 115)

3. Hadits-hadits yang menyatakan bahwa umat Muhammad tidak akan
bersepakat dalam kesesatan. Apa yang menurut pandangan kaum
muslimin baik, maka menurut Allah juga baik. Oleh karena itu amal
perbuatan para sahabat yang telah disepakati dapat dijadikan
argumentasi (Aujjah).

Dalam masalah jjma’ terjadi perbeadaan poendapat di kalangan
para ulama. Perbedaan tersebut dikarenakan adanya perbedaan ulama
dalam meberikan definisi terhadap 7jma’. Selaian itu, perbedaan syarat
dan rukun yang diajukan menajadi hal penting dalam memahami 7jma’.
Hal yang paling pokok menurut hemat penulis adalah perbedaan apakah
yang bersepakat itu seluruh atau mayoritas ulama saja. Dalam hal ini
penulis lebih cenderung kepada pendapat terakhir. Karena walaupun
umat masih sedikit jadi masih mungkin untuk berkumpul seperti
kebanyakan pendapat parqa ulama. Namun tidak menutup kemungkinan
bahwa perbedaan itu selalu ada.

Dalam hal ini (penerimaan jjma’) perlu diingat jangankan
masalah yang belum ada ketentuan, pada kasus yang sudah ada perintah
pun shahabat sering berbeda pendapat. Contohnya adalah kasus
shahabat ketika pergi ke suatu daerah maka disuruh untuk shlat ashar
jika telah sampai. Di antara para shahabat ada yang sholat di perjalanan
klarena takut kehabisan waktu dan ada yang shalat ketika telah sampai

karena taat perintah. Hal itu menunjukkan adanya perbedaan pendapat

142 Volume 4, No. 1, November 2016 ?4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

diantara para shahabat padahal sudah ada perintah menurut hemat

penulis.

6. Contoh-contoh Hukum Islam Hasil /jma’

1.

Contoh dalam bidang muamalah

Seperti 7jma’ tentang haram memakan lemak babi yang
digiaskan dengan daging babi.!

Contoh dalam bidang munakahah.

Contoh kesepakatan ulama tentang kata Ummahat (para ibu)
pada QS. Al-Nisa’ ayat 23 juga diartikan dengan nenek.?
Contoh dalam bidang jinayah

Kasus Mu’adz Ibn Jabal tantang sanksi wanita hamil.3

Contoh dalam bidang ibadah

Contohnya adalah masalah niat dalam bersuci. Sebagian ulama
berpendapat bahwa ketiga bentuk bersuci yakni wudlu, mandi,
dan tayamum semua wajib berniat. Sedang ulama yang lain

berpendapat bahwa yang wajib hanyalah untuk tayamum.*

7. Kemungkinan terjadinya /jma’di era modern

'Efendi, Ushul Figh, 129.

bid., 128.

3 Al-Hasyimiy, //mu Ushul-Figh, 69.
Ibid., 63.

Volume 4, No. 1, November 2016 143



Adin Fadilah

Ilima’ disepakati (al-Muttafaq ‘Alayh) oleh mayoritas Ulama’
sebagai sumber hukum ketiga setelah al-Qur’an dan Hadits. Dari
posisinya yang ketiga tersebut, konsensus memiliki peran signifikan &
kuat dalam pengambilan hukum-hukum Islam.

Ijma’ dimulai sejak era sahabat (al-Sahabah) setelah wafatnya
Rasulullah saw. Hal itu terjadi dengan sistem shura ketika terdapat
permasalahan yang tidak ditemukan jawabannya dalam al-Qur’an dan
Hadits. Sistem shura tersebut tak lain adalah mirip dengan sistem
ijtihad kolektif yang diterapkan oleh forum-forum ijtihad kolektif
kontemporer. Para ulama’ sepakat bahwa ijma’ merupakan dasar
pengambilan hukum setelah al-Qur’an dan hadits Nabi, namun dalam
aplikasinya masih terdapat perbedaan pandangan apakah 7jma’ hanya
terjadi pada masa sahabat saja atau apakah 7jma’dapat dilakukan pada
masa sekarang.

Perbedaan aplikasi tersebut berkaitan erat dengan definisi yang
berbeda-beda pada 7jma’. Selian dari itu, perbedaan pendapat mengenai
criteria penerimaan 7jma’juga tidak kalah penting dalam memengaruhi
aplikasi /jma’.

Menurut penulis sekarang tidaklah mustahil terjadi /jma’.
Meskipun hal itu menggunakan persyaratan yang paling ketat. Dengan
kemajuan teknologi halangan jarak antara para ulama tidak jadi
penghalang lagi. Namun, kesulitan yang sebenarnya adalah semua orang
pasti memiliki pandangan yang berbeda sesuai dengan pengalaman dan

pengetahuan yang ia miliki.

144  Volume 4, No. 1, November 2016 ?4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

Realita yang terjadi saat ini bukanlah jarak yang jadi
permasalahan. Akan tetapi mau tidaknya para ulama untuk duduk
bersama mencari kebenaran bukannya pembenaran. Hal itu, dapat
dilihat dari setiap tahun dilaksanakan sidiag itsbat untuk menentukan
awal bulan Ramadan dan bulan sawal Masing-masing tokoh masih
kelihatan sekali mendahulukan golongannya.

Semoga ke depan ada solusi alternatif yang dapat menjembatani
perbedaan-perbedaan tersebut. Solusi yang dapat memuaskan semua

pihak, serta dapat dipertanggungjawabkan kehujahannya. Amin.

C. KESIMPULAN
Dari pembahasan yang telah dikemukakan di atas, dapat ditarik
kesimpulan bahwa :

1. Dalam masalah 7jma’terjadi perbeadaan pendapat di kalangan para
ulama. Perbedaan tersebut dikarenakan adanya perbedaan ulama
dalam meberikan definisi terhadap 7jma’. Selaian itu, perbedaan
syarat dan rukun yang diajukan menajadi hal penting dalam
memahami 7jma’. Hal yang paling pokok menurut hemat penulis
adalah perbedaan apakah yang bersepakat itu seluruh atau mayoritas
ulama saja. Dalam hal ini penulis lebih cenderung kepada pendapat
terakhir. Karena walaupun umat masih sedikit jadi masih mungkin
untuk berkumpul seperti kebanyakan pendapat parqa ulama. Namun

tidak menutup kemungkinan bahwa perbedaan itu selalu ada.

Volume 4, No. 1, November 2016 145



Adin Fadilah

Dalam hal ini (penerimaan jjma’) perlu diingat jangankan masalah
yang belum ada ketentuan, pada kasus yang sudah ada perintah pun
shahabat sering berbeda pendapat. Contohnya adalah kasus
shahabat ketika pergi ke suatu daerah maka disuruh untuk shalat
asar jika telah sampai. Di antara para sahabat ada yang sholat di
perjalanan klarena takut kehabisan waktu dan ada yang shalat ketika
telah sampai karena taat perintah. Hal itu menunjukkan adanya
perbedaan pendapat diantara para sahabat padahal sudah ada
perintah menurut hemat penulis.

2. Menurut penulis sekarang tidaklah mustahil terjadinya Zjma’.
Meskipun hal itu menggunakan persyaratan yang paling ketat.
Karena kemajuan teknologi, membuat halangan jarak antara para
ulama tidak jadi penghalang lagi. Namun, kesulitan yang sebenarnya
adalah semua orang pasti memiliki pandangan yang berbeda sesuai

dengan pengalaman dan pengetahuan yang ia miliki.

146  Volume 4, No. 1, November 2016 ?4["4/(“/““[“



Probabilitas Ijma’ di Era Modern

Daftar Pustaka

Abduurrahman, Hafidz. Diskursus Islam Politik dan Spiritual, Bogor:
al-Azhar Press, 2010.

al-‘Utsaimin, Muhammad Ibn Salih Ibn Muhammad. Syarah Al-Usul
Min ‘Ulum Al-Usul, Beirut: al-Kitab al-‘Alami Lil-Nasar,
2006.

Al-Hasyimiy, Muhammad Ma’shum Zainy. //mu Ushul-Figh, Jombang:
Darul Hikmah, 2008.

Bik, Muhammad Khudary. Usul Figh, Beirut: Dar al-Fikri, tt.

Djalil, A. Basiq. /lmu Ushul Figh Satu dan Dua, Jakarta: Kencana
Prenada Media, 2010.

Efendi, Satria. Ushul Figh, Jakarta: Kencana Prenada Media, 2009.

Imam, Muhammad Kamal Al-Din. Usul al-Figh Islamy, Alexandria, Dar
Al-Matbu’at Al-Jami’iyah, tt.

Kamali, Muhammad Hashim. Prinsip Dan Teori-Teori Hukum Islam
(Usul Al-Figh), Terj. Noorhaidi, S.Ag., Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996.

Nazar, Sidi Bakri . Figh Dan Ushul Figh, Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2003.

Subroto, Ushul Figh I , Ponorogo: LPPI Fakultas Syai’ah Ponorogo
IAIN Sunan Ampel Ponorogo, 1993.

Syafe’i, Rachmat. //mu Ushul Figh, Bandung: Pustaka Setia, 2010.

Zahrah, Muhammad Abu. Usul al-Figh, Beirut: Dar al-Fikri al-* Arabi,
tt.

Volume 4, No. 1, November 2016 147



