
Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     73 

 

 

KONSEP MAQASHID AL-SYARIAH  DALAM MENJAGA 

FITRAH ANAK 

 

Misbahuzzulam1 dan Muhammad Rizki Febrian2 

 

 

Abstract 

Seeing the development of increasingly advanced 

technology and influencing children's development, it is 

necessary to have a concept for parents in maintaining the 

nature of their children, therefore the concept of Maqashid Al-

Sharia in safeguarding the child's nature, is expected to be a 

solution for educators, especially parents. The method used in 

this study is a qualitative non-interactive analytical concept 

method, which is a study that explains the meaning of a 

concept, by describing the general or important meaning, 

different meanings, and usage according to the concept. 

 
1  STDI Imam Stafi’i Jember. m08misbah@yahoo.co.id. 
2  STDI Imam Syafi’i Jember. rizkisiti71@gmail.com 

3 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

74      Volume 7, No. 1, November 2019 

Researchers also explained the nature of the Al-shariah 

maqashid, namely to realize the benefit in the world and the 

hereafter. While the benefits based on the level of needs are 

divided into three categories, namely; dharuriyyat (primary 

benefit), hajiyyat (secondary benefit) and tahsiniyyat (tertiary 

benefit). The primary types of children are classified into eight 

types, eight of them are the nature of the faith, the nature of 

learning and reasoning, the nature of talent and leadership, the 

nature of development, the nature of sexuality and love, the 

nature of aesthetics and language, the nature of individuality 

and sociality, the nature of physical (physical and sensory). In 

this study, it will be linked between maqashid Al-sharia with 

the nature of children. Then the researchers form the concepts 

created in the form of tables and charts, which will be known 

estuaries from the concept, which all lead to parents. 

Keywords: concept, development, nature. 

Abstrak 

Melihat perkembangan teknologi yang semakin maju serta 

mempengaruhi perkembangan anak, maka diperlukan suatu 

konsep untuk para orangtua dalam menjaga fitrah anak-

anaknya, oleh karena itu konsep Maqashid Al-syariah dalam 

penjagaan fitrah anak ini, diharapkan dapat menjadi solusi bagi 

para pendidik terutama para orangtua. Metode yang digunakan 

penelitian ini adalah metode kualitatif non interaktif secara 

analitical concept, yaitu suatu studi yang menjelaskan arti dari 

suatu konsep, dengan menguraikan arti umum atau yang 

penting, arti yang berbeda, dan pemakaian sesuai dengan 

konsep. Peneliti juga menjelaskan hakikat dari maqashid Al-
syariah yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan di dunia dan 

akhirat. Sedangkan maslahat berdasarkan tingkat 

kebutuhannya terbagi menjadi tiga katagori, yaitu; dharuriyyat 
(kemaslahatan primer), hajiyyat (kemaslahatan sekunder) dan 
tahsiniyyat (kemaslahatan tersier). Adapun macam-macam 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     75 

fitrah anak yang bersifat primer diklasifikasikan menjadi 

delapan macam, kedelapan hal tersebut adalah fitrah keimanan, 

fitrah belajar dan bernalar, fitrah bakat dan kepemimpinan, 

fitrah perkembangan, fitrah seksualitas dan cinta, fitrah 

estetika dan bahasa, fitrah individualitas dan sosialitas, fitrah 

jasmani (fisik dan indera). Dalam penelitian ini akan 

dihubungkan antara maqashid Al-syariah dengan fitrah anak. 

Kemudian peneliti membentuk konsep yang dibuat dalam 

bentuk table dan bagan, yang akan diketahui muara dari konsep 

tersbut, yaitu semuanya bermuara pada orangtua. 

Kata kunci: konsep, perkembangan, fitrah. 

 

 

A. PENDAHULUAN 

1. Latar Belakang 

Maqashid Al-syariah jika dilihat dari segi bahasa adalah, 

maqashid merupakan jamak dari kata maqshud yang berarti 

tuntutan, kesengajaan ataupun tujuan.1 Sedangkan syariah 

secara bahasa artinya adalah jalan yang dilewati untuk 

mencapai sumber air.2 Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI), syariah adalah hukum agama yang menetapkan 

peraturan hidup untuk manusia, hubungan manusia dengan 

Allah Subhanahu wa Ta’ala, serta hubungan manusia dengan 

manusia lainnya dan alam sekitarnya berdasarkan Alquran dan 

 
1  Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, J. Milton 

Cowan (ed), (London: McDonald & Evans LTD, 1980), hlm. 767. 
2  Jamaludin Muhamad bin Mukrim Ibnu Mandzur al-Ifriqi al-Mishri, 

Lisan al-Arab (Beirut: Darul Fikri, 1386), jld. 8, hlm. 175. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

76      Volume 7, No. 1, November 2019 

Hadis.1 Adapun secara istilah makna dari Maqashid Al-syariah 

adalah al-ma’aani allati syuri’at laha al-ahkam,2 yang 

bermakna nilai-nilai yang menjadi tujuan penetapan hukum.  

Syariah juga mengharamkan semua hal-hal yang dapat 

merusak rohani maupun jasmani, hal yang dapat merusak 

rohani seperti bermain judi, nyanyian, memandang sesuatu 

yang diharamkan. Sedangkan hal yang dapat merusak jasmani 

seperti minuman keras, narkoba, dan Islam pun memberikan 

sanksi pada pelakunya.3 Apabila kita lihat tafsir di atas, mari 

kita coba kaitkan dengan lingkungan anak-anak di zaman era 

teknologi ini, banyak anak yang telah mengenal gadget bahkan 

tak jarang pula orangtua memfasilitasi anaknya dengan gadget. 

Padahal bukan rahasia umum banyak konten negatif yang 

terdapat di dalamnya. Maka tidaklah berlebihan jika dikatakan 

bahwa konsep Maqashid Al-syariah dapat menjaga fitrah anak 

terutama di zaman modern saat ini, di mana hal-hal yang dapat 

merusak lebih mudah untuk ditemui. 

Fitrah jika ditinjau dari segi bahasa adalah al khilqah yang 

bermakna keadaan asal ketika seorang manusia diciptakan 

 
1  Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

edisi IV (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2008), hlm. 1368. 
2  Ahmad al-Hajj al Kurdi, al-Madkhal al-Fiqhi:al-Qawaid al-

Kulliyyah (Damsyik: Dar al-Ma’arif, 1980), hlm. 186. 
3  Yusuf Ahmad Muhammad Al-Badawy, Maqashidusy-Syariah Inda 

Ibni Taimiyyah (Urdun: Dar al-Nafais, 2000), hlm. 467-468. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     77 

Allah Subhanahu wa Ta’ala.1 Sedangkan secara istilah fitrah 

telah dijelaskan dalam Alquran dan Sunnah. Sebagaimana 

Allah Ta’ala telah menjelaskan tentang agama yang fitrah 

yaitu agama Islam, Allah Ta’ala berfirman: 

بْدِيلَ 
َ
 ت

َ
يْهَا لَ

َ
اسَ عَل رَ النه

َ
ط

َ
تِي ف

ه
ِ ال

ه
رَة اللَّ

ْ
ينِ حَنِيفًا فِط قِمْ وَجْهَكَ لِلدِِّ

َ
فأ

 
َ
كِنه أ

َ
مُ وَل قَيِِّ

ْ
ينُ ال لِكَ الدِِّ

َ
ِ ذ

ه
قِ اللَّ

ْ
ل
َ
مُونَ لِخ

َ
 يَعْل

َ
اسِ لَ رَ النه

َ
ث
ْ
 ك

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama 
(Allah), (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah 
menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada 
perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus, 
tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.”2 

 

Imam Ibnu Katsir Rahimahllah dalam tafsirnya menjelaskan 

ayat di atas maksudnya adalah: 

Maksudnya adalah tegakkan wajahmu dan teruslah 

berpegang pada apa yang disyariatkan Allah kepadamu, 

yaitu berupa agama Nabi Ibrahim yang hanif, yang 

merupakan pedoman hidup bagimu. Yang Allah telah 

sempurnakan agama ini dengan puncak kesempurnaan. 

Dengan itu berarti engkau masih berada pada fitrahmu 

yang salimah (lurus dan benar). Sebagaimana ketika Allah 

ciptakan para makhluk dalam keadaan itu. Yaitu Allah 

menciptakan para makhluk dalam keaadan mengenal-Nya, 

mentauhidkan-Nya dan mengakui tidak ada yang berhak 

disembah selain Allah.3 

 

 
1  Ibnu Mandzur, Lisan al-Arab, (Beirut: Darul Fikri, 1386), jld. 5, 

hlm. 56. 
2  Ar-Ruum (30) : 30. 
3  Ad-dimasyqy, Abi Fada, Al-Hafidz Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir 

(Bairut: Darul Kutub Ilmiyah, 2006), jld. 6, hlm. 313. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

78      Volume 7, No. 1, November 2019 

Dapat dipahamami bahwa istilah fitrah dalam Alquran dan dari 

tafsir Ibnu Katsir di atas adalah Islam. Dalam Hadis Nabi juga 

telah dijelaskan istilah fitrah, hal ini sebagaimana disabdakan 

oleh Nabi Muhammad Shalallahu Alaihi wa Sallam: 

 
َ
رَانِهِ أ وْ يُنَصِِّ

َ
دَانِهِ أ بَوَاهُ يُهَوِِّ

َ
أ
َ
رَةِ، ف

ْ
فِط

ْ
دُ عَلىَ ال

َ
 يُوْل

ه
ودٍ إِلَ

ُ
وْ مَا مِنْ مَوُل

ونَ فِيْهَا مِنْ جَدْعَاءَ؟ حِسُّ
ُ
 جَمْعَاءَ هَلْ ت

ً
 بَهِيْمَة

ُ
بَهِيْمَة

ْ
تِجُ ال

ْ
ن
ُ
مَا ت

َ
سَانِهِ، ك  يُمَجِِّ

Tidaklah setiap anak yang lahir kecuali dilahirkan dalam 
keadaan fitrah. Maka kedua orangtuanyalah yang akan 
menjadikannya sebagai Yahudi, Nasrani, atau Majusi. 
Seperti hewan melahirkan anaknya yang sempurna, apakah 
kalian melihat darinya buntung (pada telinga) ?.1 

 

Dalam hadis di atas dijelaskan bahwa fitrah manusia secara 

religius beragama Islam, serta manusia telah difitrahkan sejak 

lahir memiliki sifat pembawaan di atas Islam.  

Dari penjelasan hadis di atas juga dapat dipahami bahwa 

penjagaan fitrah anak pada dasarnya dimulai dari kedua 

orangtua anak tersebut. Akan tetapi, bagaimana jika kedua 

orangtua tersebut tidak mengetahui cara penjagaan pada anak 

dikarenakan ketidakpedulian terhadap ilmu agama. Padahal 

sumber utama kerusakan pada anak dikarenakan kelalaian 

orangtua. Sebagaimana hal ini diungkapkan oleh Ibnul Qoyyim 

Rahimahullah di dalam kitab Tuhfatul Maulud, beliau berkata: 

 
1  Muhammad bin Ismail al-Bukhari, Shahih al-Bukhari (Beiru: 

Darul Kitab al-‘Ilmiyah, 2015), hlm. 251, no. 1358. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     79 

د إنما جاء فسادهم من قبل الآباء, وإهمالهم, و ترك أكثر الأولَ 

 تعليمهم فرائض الدين وسننه, فأضاعوهم صغارا 

 

Kebanyakan kerusakan anak disebabkan karena orangtua 

mereka, mereka menelantarkannya dan tidak mengajarkan 

anak ilmu dasar-dasar wajib agama dan sunnah-sunnahnya. 

Mereka menyia-nyiakan anak-anak di masa kecil mereka.1  

 

Maka hendaknya para pendidik dan khususnya orangtua, 

memperhatikan anak-anaknya terutama di zaman modern saat 

ini. Semakin berkembangnya internet dan media-media sosial 

di zaman ini, akan semakin memudahkan anak untuk 

mengakses berbagai macam informasi dan melihat berbagai hal 

yang merusak, baik itu hal yang merusak moral maupun yang 

merusak akidah. Oleh karena itu tugas para pendidik dan 

orangtua adalah menjaga dan memastikan kebaikan moral dan 

akidah anak-anaknya. Sebagaimana hal ini telah diajarkan 

dalam Alquran, ketika Nabi Ya’qub Alaihissalam yang 

memastikan akidah anak-anaknya agar tidak menyimpang, 

sebagaimana Allah Subhanahu wa Ta’ala kisahkan dalam 

firman-Nya: 

 
ْ
هَدَاءَ إِذ

ُ
نْتُمْ ش

ُ
مْ ك

َ
عْبُدُونَ مِنْ أ

َ
الَ لِبَنِيهِ مَا ت

َ
 ق

ْ
وْتُ إِذ

َ ْ
حَضَرَ يَعْقُوبَ الْ

هًا 
ََٰ
هَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِل

ََٰ
هَكَ وَإِل

ََٰ
عْبُدُ إِل

َ
وا ن

ُ
ال
َ
بَعْدِي ق

هُ مُسْلِمُونَ 
َ
حْنُ ل

َ
 وَاحِدًا وَن

 
1  Ibnu Qoyyim Al-Jauziyyah, Tuhfatul Maudud bi Ahkamil Maulud 

(Mesir: Darul Asar, 2005), hlm. 387. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

80      Volume 7, No. 1, November 2019 

“Adakah kamu hadir ketika Ya’kub kedatangan (tanda-
tanda) maut, ketika ia berkata kepada anak-anaknya: Apa 
yang kamu sembah sepeninggalku?, Mereka menjawab: 
Kami akan menyembah Sesembahanmu dan Sesembahan 
nenek moyangmu; Ibrahim, Isma’il, dan Ishak, (yaitu) 
Sesembahan yang Maha Esa dan kami hanya tunduk 
kepada-Nya.”1 

 

Kemudian berdasarkan studi yang dilakukan oleh Kominfo 

ditemukan bahwa 98% anak tahu tentang internet dan 79,5% di 

antaranya adalah pengguna internet.2 Kemajuan teknologi ini 

dapat berdampak positif jika anak-anak diberikan benteng yang 

kokoh dalam akidahnya, jika tidak maka anak-anak akan bebas 

berselancar kemanapun tanpa ruang dan waktu yang justru 

banyak berdampkak negatif. 

Maka dalam penelitian ini penulis mencoba untuk 

memberikan sumbangsih dalam hal pendidikan anak. Melihat 

perkembangan teknologi yang semakin maju dan 

mempengaruhi perkembangan anak. Melalui konsep Maqashid 

Al-syariah dalam penjagaan fitrah anak ini, diharapkan dapat 

menjadi solusi bagi para pendidik terutama para orangtua.  

 

 

 

 
1 Al-Baqarah (2) : 133. 
2 https://www.kominfo.go.id/content/detail/10161/pengaruh-gadget-

pada-anak/0/sorotan_media. Diakses 8 September 2019. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     81 

2. Rumusan Masalah 

Mencermati masalah yang melatar belakangi penelitian ini, 

maka terdapat tiga rumusan masalah yang akan dikaji dalam 

penelitian ini, antara lain adalah: 

a. Apa yang dimaksud Maqashid Al-syariah? 

b. Apa hubungan Maqashid Al-syariah dengan fitrah anak? 

c. Bagaimana konsep Maqashid Al-syariah dalam menjaga 

fitrah anak? 

 

3. Tujuan Penelitian 

a. Menganalisis dan menemukan maksud dari Maqashid 

Al-syariah. 

b. Menganalisis dan menemukan hubungan Maqashid Al-

syariah dengan fitrah anak. 

c. Menganalisis dan menemukan konsep Maqashid Al-

syariah dalam menjaga fitrah anak. 

 

4. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, hal ini 

dilakukan bertujuan untuk memahami fenomena tentang apa 

yang dialami oleh subjek penelitian seperti perilaku, persepsi, 

motivasi, tindakan, aktivitas sosial, kepercayaan serta 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

82      Volume 7, No. 1, November 2019 

pemikiran.1 Disebutkan juga bahwa penelitian kualitatif adalah 

tradisi tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial yang secara 

fundamental bergantung dari pengamatan pada manusia baik 

dalam kawasannya maupun dalam peristilahannya.2 Metode 

kualitatif secara garis besar terbagi menjadi dua, yaitu interakif 

dan non interaktif, metode kualitatif interaktif ditujukan untuk 

memahami fenomena-fenomena dari perspektif partisipan. 

Partisipan adalah orang-orang yang diajak berwawancara, 

diobservasi, diminta memberikan data, pendapat, pemikiran, 

dan persepsinya.3 Sedangkan metode kualitatif non interaktif 

adalah penelitian terhadap konsep-konsep melalui sebuah 

analisis dokumen.4 

Sedangkan pendekatan kualitatif yang dipilih dalam 

penelitian ini adalah, metode kualitatif non interaktif secara 

analitical concept. Menurut McMillan dan Schumacher analisis 

konsep adalah suatu studi yang menjelaskan arti dari suatu 

konsep, dengan menguraikan arti umum atau yang penting, arti 

yang berbeda, dan pemakaian sesuai dengan konsep.5 Maka 

 
1  Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif  (Bandung: PT 

Remaja Rosda Karya, 2012), hlm. 6. 
2  Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif , hlm. 4. 
3  Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), hlm. 94 
4  James H. McMillan dan Sally Schumacher, Research in Education: 

A Cconseptual introduction (New York: Longman, cet. 4, 2001), hlm. 38. 
5  James H. McMillan dan Sally Schumacher, Research in Education: 

A Cconseptual introduction, hlm. 506. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     83 

melalui penelitian ini penulis mengkaji analisis konsep atau 

analisis dokumen, yaitu penelitian yang menghimpun data, 

mengidentifikasi, menganalisis serta mengadakan sintesis data, 

kemudian memberikan interpretasi terhadap konsep, kebijakan, 

peristiwa yang secara langsung ataupun tidak langsung dapat 

diamati, dengan harapan agar mendapatkan hasil yang 

komprehensif tentang rumusan masalah yang dikaji dalam 

penelitian ini. 

 

5. Studi Pustaka 

Sepanjang pengamatan penulis tentang penelitian yang 

berhubungan dengan topik penelitian ini, belum ditemukan 

sebuah penelitian yang membahas Konsep Maqashid Al-

syariah dalam menjaga fitrah anak. Akan  tetapi penulis 

menemukan beberapa yang mendekati penelitian ini, 

diantaranya: 

a. Penulis Mohd Mahyeddin Salleh dkk, penelitian 

berjudul “Pengurusan dan Perlindungan Anak Tak Sah 

Taraf Melalui ‘Baby Hatch’: Satu Penilaian Daripada 

Perspektif Maqasid Syariah dan Undang-Undang 

Malaysia”, tahun 2018,1 metode yang digunakan dalam 

 
1  Mohd Mahyeddin Salleh dkk, Pengurusan dan Perlindungan Anak 

Tak Sah Taraf Melalui ‘Baby Hatch’: Satu Penilaian Daripada Perspektif 
Maqasid Syariah dan Undang-Undang Malaysia, Journal of Islamic Social 

Sciences and Huminities Vol. 13, Mei 2018. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

84      Volume 7, No. 1, November 2019 

penelitian ini adalah metode kualitatif. Hasil dari 

penelitian ini yaitu; (1) anak tak sah (anak zina) 

bukanlah seorang insan yang terbuang dan tidak 

mempunyai kehormatan, (2) pembuatan undang-undang 

larangan pembuangan bayi saja tidak akan mengekang 

aktivitas zina, yang mau tidak mau penyelesaian 

menurut agama adalah yang paling berkesan. Hukum 

hudud bagi pelaku zina adalah yang terbaik untuk 

tujuan menghukum dan dalam waktu yang sama 

mendidik manusia, (3) Meskipun pendirian undang-

undang baby hatch adalah benar menurut Maqashid Al-

syariah dari aspek menjaga agama, nyawa dan 

keturunan, serta termasuk dalam perkara makruf yang 

bertujuan untuk menyelamatkan nyawa bayi-bayi 

terbuang yang tidak berdosa, namun ia bukanlah satu 

penyesalan yang kekal. Perkara yang paling pokok ialah 

perlu ada usaha mencegah kemungkaran. Oleh karena 

itu, ruang-ruang yang dapat membawa kepada 

perzinahan perlulah ditutup oleh pihak-pihak yang 

berwajib. Titik persamaan dalam penelitian ini adalah 

peneliti menggunakan metode kualitatif dan 

mengkaitkan permasalahan anak pada perspektif 

Maqashid Al-syariah, hanya saja perbedaannya peneliti 

mengaitkannya hanya pada perlindungan dan 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     85 

pengurusan anak tak sah, bukan pada konsep penjagaan 

fitrah anak.  

b. Penulis Toni Pransiska, penelitian berjudul “Konsepsi 

Fitrah Manusia dalam Perspektif Islam dan 

Implikasinya dalam Pendidikan Islam Kontemporer” 

tahun 2016,1 dalam penelitian ini penulis menggunakan 

metode kualitatif. Hasil dari penelitian ini adalah; (1) 

secara etimologi, fitrah berarti al-khilqah (naluri, 

pembawaan) dan al-thabi’ah (tabiat, watak, karakter) 

yang diciptakan Allah Subhanahu wa Ta’ala pada 

manusia. Fitrah juga terambil dari kata al-fathr yang 

berarti syaq yaitu bermakna belahan, (2) segenap fitrah 

manusia yang berupa potensi takwa selain diusahakan 

agar tumbuh dan berkembang, mesti dan perlu untuk 

juga dididik dan diarahkan, (3) Apabila anak 

mempunyai sifat dasar yang dipandang sebagai 

pembawaan jahat, upaya pendidikan adalah mendidik, 

mengarahkan dan memfokuskan untuk menghilangkan 

serta menggantikan atau setidak-tidaknya mengurangi 

elemen-elemen kejahatan tersebut, (4) manusia 

mendapat anugerah dua potensi luar biasa, yaitu akal 

(‘aql) dan kehendak-bebas (nafs). Ternyata dua potensi 

 
1  Toni Pransiska, Konsepsi Fitrah Manusia dalam Perspektif Islam 

dan Implikasinya dalam Pendidikan Islam Kontemporer, Jurnal Ilmiah 

DIDAKTIKA Vol. 17 No. 1, Agusutus 2016. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

86      Volume 7, No. 1, November 2019 

tersebut bisa menjadi penyebab keunggulan yang sukar 

dibayangkan, namun sekaligus dapat menjadi 

kelemahan yang sangat fatal pula, (5) fitrah dengan 

sendirinya memerlukan aktualisasi atau pengembangan 

lebih lanjut. Tanpa aktualisasi, fitrah dapat tertutup 

oleh ‘polusi’ yang dapat membuat manusia berpaling 

dari kebenaran. Sisi persamaan dalam penelitian ini 

adalah sama-sama menggunakan metode kualitatif non 

interaktif dalam metodenya, serta membahas dan 

menyinggung tentang fitrah anak dalam perspektif 

islam, akan tetapi perbedaannya peneliti lebih fokus 

pada satu hadis tentang fitrah anak serta faedah-faedah 

di dalamnya dan tidak melihat dari konsep Maqashid 

Al-syariah  dalam penelitiannya. 

c. Penulis Afrizal Ahmad, penelitian berjudul 

“Reformulasi Konsep Maqashid Syar’iah; Memahami 

Kembali Tujuan Syariat Islam dengan Pendekatan 

Psikologi”, tahun 2014,1 metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah kualitatif. Hasil dari penelitian ini, 

peneliti mengungkapkan bahwa terdapat dimensi lain 

dari subtansi manusia yang belum tersentuh dalam 

rumusan Maqashid Al-syariah klasik, yaitu dimensi 

 
1  Afrizal Ahmad, Reformulasi Konsep Maqashid Syar’iah; 

Memahami Kembali Tujuan Syariat Islam dengan Pendekatan Psikologi, 
Jurnal Hukum Islam Vol. XIV No. 1, Juni 2014. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     87 

jiwa. Hifs al-nafs seringkali dimaknai dengan 

memelihara nyawa manusia. Nafs atau nafsu seringkali 

diartikan dalam konteks negatif dalam beberapa 

literatur, terutama dalam literatur tasawuf. Padahal 

Nafs merupakan totalitas diri manusia yang terdiri dari 

ruh, jasad, akal dan hati. Dan totalitas inilah yang 

menjadi fokus penjagaan syariat. Persamaan dalam 

penelitian ini yaitu sama-sama menggunakan metode 

kualitatif dalam penelitiannya serta menggunakan 

konsep Maqashid Al-syariah dalam penelitiannya. 

Sedangkan bentuk perbedaannya peneliti tidak 

mengaitkan konsepnya pada penjagaan fitrah anak. 

 

B. PEMBAHASAN 

1. Maqashid Al-syariah 

Telah disebutkan makna maqashid Al-syariah secara 

bahasa dan istilah pada latar belakang, sementara apabila kita 

berbicara Maqashid Al-syari’ah sebagai salah satu disiplin ilmu 

tertentu yang independen, maka tidak akan kita jumpai definisi 

yang konkrit dan komprehensif yang diberikan oleh ulama-

ulama klasik.1 Akan tetapi kita akan memahami bahwa tujuan 

ditetapkannya maqashid Al-syariah adalah untuk mewujudkan 

 
1  Ahmad al-Raisuni, Imam al-Syathibi’s Teori Of The Higher 

Objectives and Intens Of Islamic Law (London: Washington, cet. 3, 2005), 

hlm. 22. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

88      Volume 7, No. 1, November 2019 

kemaslahatan di dunia dan kebahagiaan manusia di akhirat 

kelak.1  

Maslahat jika dilihat berdasarkan tujuan zamannya terbagi 

menjadi dua, yaitu; maslahat dunia dan maslahat akhirat. 

Maslahat dunia adalah kewajiban atau aturan syariat yang 

terkait dengan hukum-hukum muamalah. Sedangkan maslahat 

akhirat adalah kewajiban atau aturan syariat yang terkait 

dengan hukum-hukum tentang tauhid, akidah dan ibadah.2 Di 

antara dua maslahat tersebut maslahat akhirat lebih utama dari 

maslahat dunia, karena maslahat akhirat dapat menambah 

keyakinan terhadap syariat yang sempurna serta menambah 

keimanan dan menguatkan akidah di dalam hati kaum 

muslimin kepada Rabb-Nya, sekaligus memiliki kekohan di 

dalam agamanya. Sehingga dapat merealisasikan peribadatan 

secara nyata yang merupakan tujuan utama diciptakannya jin 

dan manusia, sebagaimana firman Allah Ta’ala: 

 لِيَعْبُدُونِ 
ه

سَ إِلَ
ْ
ن ِ
ْ

جِنه وَالْ
ْ
قْتُ ال

َ
ل
َ
 وَمَا خ

“Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan 
supaya mereka menyembah-Ku.”3 

 

 
1  Ibnul Qoyyim al-Jauziyyah, I'lam al-Muwaqqi'in, Jld 3 (Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1996), hlm. 37. 
2  Muhammad Sa’id al-Buthì, Dhawabith al-Maelahah fi al-Syarì’ah 

al-Islamiyyah (Baerut-Lebanon: Muassasah al-Risalah, cet. IV, 1992), hlm. 

78-79. 
3  Adz-Dzariyat (51) : 56. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     89 

Imam Ibnul Jauzi Rahimahullah menyebutkan terdapat empat 

penafsiran dalam memaknai ayat ini: 

1. Makna yang pertama adalah, “kecuali supaya Aku 

perintahkan mereka untuk beribadah kepada-Ku.” Ini 

adalah penafsiran ‘Ali bin Abi Thalib Radhiyallahu’anhu 

dan yang dipilih oleh az-Zajaj Rahimahullah. 

2. Makna yang kedua adalah, “Kecuali supaya mereka 

mengakui ubudiyah kepada Allah Ta’ala dalam kondisi 

senang maupun tidak senang.” Ini adalah penafsiran Ibnu 

‘Abbas Radhiyallahu’anhuma. 

3. Makna yang ketiga adalah, “Tidaklah Aku ciptakan hamba 

yang beribadah kepada-Ku kecuali untuk beribadah 

kepada-Ku.” Ini adalah penafsiran Sa’id bin al-Musayyab, 

Imam adh-Dhahhak, al-Farra, dan Ibnu Qutaibah juga 

mengatakan bahwa ayat ini khusus berbicara tentang 

orang-orang yang taat kepada-Nya. Pendapat ini pula yang 

dipilih oleh al-Qadhi Abu Ya’la Rahimahumullah. 

4. Maknanya yang keempat adalah, “Kecuali supaya mereka 

tunduk dan merendahkan diri kepada-Ku.” Karena ibadah 

secara bahasa berarti perendahan diri dan ketundukan. 

Semua makhluk tunduk kepada ketetapan Allah. Tidak ada 

satu makhluk pun yang keluar dari ketetapan-Nya. Inilah 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

90      Volume 7, No. 1, November 2019 

makna yang dipilih sekelompok ulama tafsir 

Rahimahumullah.1 

Jika melihat dari ayat dan tafsir di atas dapat dipahami 

bahwa tauhid adalah maqashid Al-syariah yang paling utama, 

dengan begitu diharapkan hendaknya para pendidik 

menjadikannya sebagai prioritas utama dalam mendidik, agar 

tercapai maslahat yang paling utama berupa tauhid dan 

terhindar dari mafsadat yang paling besar yang menyebabkan 

seseorang kekal di dalam neraka yaitu kesyirikan.  

Pada hakikatnya seluruh syariat yang diturunkan Allah 

Ta’ala merupakan maslahat, baik itu berupa menolak mafsadat 

ataupun berupa mendatangkan kebaikan, sebagaimana yang 

diungkapkan Syeikh Yusuf al-Badawi di dalam kitabnya yang 

mengungkapkan makna panggilan Allah, Ya ayyuhal ladzi 

amanu,beliau mengungkapkan: 

Dalam panggilan Allah yang berbunyi ‘hai orang-orang 

yang beriman’, maka perhatikan perintah yang akan 

disampaikan sesudah itu. Engkau tidak akan 

mendapatkannya, kecuali kebaikan yang engkau 

dianjurkan untuk mendapatkannya, atau keburukan yang 

engkau dilarang untuk melakukannya, atau gabungan 

antara anjuran dan larangan. Sesungguhnya Allah telah 

menjelaskan dalam kitab-Nya beberapa hukum yang 

berkaitan dengan kerusakan dalam bentuk perintah, untuk 

menjauhi perkara yang merusak itu. Dan menjelaskan 

 
1   Ibnu Qoyyim Al-Jauziyyah, Zadul masir fi ilmi al-tafsir (Beirut: 

Maktab Al-Islami, 1987), hlm. 1352. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     91 

beberapa hukum yang berkaitan dengan kebaikan dalam 

bentuk perintah, untuk mendatangi kebaikan itu.1 

 

Kemudian menurut Ar-Raysuniy beliau memeringkatkan 

maqashid Al-syariah menjadi dua, maqashid al-khitab dan 

maqashid al-ahkam. Maqashid al-khitab ialah, aturan-aturan 

hukum yang dipahami dari nas-nas Alquran dan hadis, yang 

diinginkan syariat untuk dilaksanakan oleh mukalaf. 

Sedangkan maqashid al-ahkam yaitu tujuan, hasil, hikmah yang 

hendak diwujudkan dari pelaksanaan aturan-aturan hukum 

yang dibebankan pada mukalaf.2 Kemudian Muhammad Abu 

Zahrah mengungkapkan dalam kitabnya Ushul Fiqh bahwa 

maqoshid Al-Syariah adalah mementingkan pembinaan 

individu sehingga ia menjadi sumber kebaikan bagi 

masyarakat,3 hal ini dikarenakan apabila setiap individu baik 

maka masyarakat dengan sendirinya akan menjadi baik juga. 

Hal ini dikuatkan oleh Al Syathibi bahwa maqoshid Al-syariah 

adalah penjagaan terhadap seorang hamba dalam agamanya, 

sebagaimana ungkapan beliau: 

Sesungguhnya penetapan berbagai ketentuan hukum 

syariat itu tidak lain adalah bertujuan untuk mencapai 

 
1  Al-Badawy, Maqashidusy-Syariah Inda Ibni Taimiyyah , hlm. 104. 
2  Ahmad ar-Raysuniy, Madkhal ila Maqasshid Al-Syariah (Kairo: 

Dar al-Kalimah, 2009), hlm. 9-12. 
3  Muhammad Abu Zahrah, Ushul al Fiqh (Beirut: Dar al Fikr al 

Arabi, tt.), hlm. 350. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

92      Volume 7, No. 1, November 2019 

kemaslahatan-kemaslahatan hamba-hamba Allah untuk 

masa sekarang dan masa yang akan datang.1 

 
Melalui penjelasan di atas dapat dipahami juga bahwa 

maqashid Al-syariah tidak dapat dicapai tanpa mengikuti nas-

nas dari Alquran dan hadis, serta pelaksanaan maqashid Al-

syariah tersebut tidak akan dicapai tanpa pengamalan mukallaf 

terhadap agamanya. Kemudian bagaimana mukallaf dapat 

melaksanakan maqashid Al-syariah jika para mukallaf tersebut 

tidak dibekali ilmu dari Alquran dan hadis Nabi Shalallahu 

Alaihi wa Sallam. Maka sebagaimana yang diungkapkan 

Muhammad Abu Zahrah bahwa pentingnya pembinaan 

individu sehingga tercapainya maksud syariat. Sebagaimana 

Allah Ta’ala telah perintahkan dalam Alquran: 

 
ُ
حِجَارَة

ْ
اسُ وَال ودُهَا النه

ُ
ارًا وَق

َ
مْ ن

ُ
هْلِيك

َ
مْ وَأ

ُ
نْفُسَك

َ
وا أ

ُ
ذِينَ آمَنُوا ق

ه
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

 َ
ه

 يَعْصُونَ اللَّ
َ

 شِدَادٌ لَ
ٌ
ظ

َ
 غِلَ

ٌ
ة
َ
ئِك

َ
يْهَا مَلَ

َ
ونَ مَا يُؤْمَرُونَ عَل

ُ
مَرَهُمْ وَيَفْعَل

َ
  مَا أ

“Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan 
keluargamu dari api neraka yang bahan bakarnya adalah 
manusia dan batu, penjaganya malaikat-malaikat yang 
kasar, keras, dan tidak mendurhakai Allah terhadap apa 
yang diperintahkan-Nya kepada mereka dan selalu 
mengerjakan apa yang diperintahkan.”2 

 

Syeikh Abdurrahman as-Sa’di Rahimahullah berkata mengenai 

tafsir ayat di atas:  

 
1  Abu Ishak al Syathibi Ibrahim bin Musa al Maliki, al Muwafaqat 

fi Ushul al-Syariah, jld. II (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiah, 2003), hlm. 6. 
2  At-Tahrim (66) : 6. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     93 

Memelihara diri (dari api neraka) adalah dengan 

mewajibkan bagi diri sendiri untuk melaksanakan perintah 

Allah dan menjauhi larangan-Nya, serta bertaubat dari 

semua perbuatan yang menyebabkan kemurkaan dan siksa-

Nya. Adapun memelihara istri dan anak-anak (dari api 

neraka) adalah dengan mendidik dan mengajarkan kepada 

mereka (syariat Islam), serta memaksa mereka untuk 

(melaksanakan) perintah Allah. Maka seorang hamba tidak 

akan selamat (dari siksaan neraka) kecuali jika dia (benar-

benar) melaksanakan perintah Allah (dalam ayat ini) pada 

dirinya sendiri dan pada orang-orang yang dibawa 

kekuasaan dan tanggung jawabnya.1 

 

Penerapan konsep maqashid Al-syariah haruslah dimulai 

dari pendidik yang merupakan madrasah pertama bagi anak 

didik yaitu para orangtua, yang mempunyai tanggung jawab 

besar atas fitrah anak mereka kelak, karena salah satu faktor 

penyimpangan fitrah anak adalah tidak adanya pengajaran 

mengenai pemahaman dan konsep yang benar dari orangtua 

dan tidak berfungsinya orangtua sebagai figur bagi anak-

anaknya.2 

Kemudian imam al-Syathibi menyatakan bahwa beban-

beban syariat tersebut kembali pada penjagaan tujuan-tujuanya 

pada makhluk. Beliau menyebutkan tujuan-tujuan ini tidak 

lepas dari tiga macam; dharuriyyat, hajiyyat dan tahsiniyyat. 

 
1  Abdurrahman bin Nashir As Sa’diy, Taisirul Kariimir Rahmaan fii 

Tafsiir Kalaamil Mannan, (Beirut: Mu’assasah Ar Risalah, 1424/2003), hlm. 

640. 
2  Dadang Hawari, Al-Qur’an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan 

Mental, (Jakarta: Dana Bhakti Yasa, 2004), hlm.76. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

94      Volume 7, No. 1, November 2019 

Maka syariat memiliki tujuan yang terkandung dalam setiap 

penentuan hukum untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di 

dunia dan di akhirat.1 Dari ketiga macam yang disebutkan oleh 

al-Syathibi di atas akan dibahas hubungan dan konsep 

maqashid Al-syariah dalam menjaga fitrah anak, yang akan 

diuraikan pada pembahasan selanjutnya. 

2. Hubungan Maqashid Al-syariah dengan Fitrah Anak 

Berdasarkan uraian di atas dapat dipahami bahwa 

maqashid Al-syariah dibuat untuk mewujudkan kemaslahatan 

dunia dan akhirat. Kemudian maslahat berdasarkan tingkat 

kebutuhannya terbagi menjadi tiga katagori, yaitu; dharuriyyat 

(kemaslahatan primer), hajiyyat (kemaslahatan sekunder) dan 

tahsiniyyat (kemaslahatan tersier).2 Dari ketiga kategori 

tersebut akan dihubungkan dengan penjagaan fitrah pada anak, 

sebagaimana berikut: 

1) Hubungan al-maslahah al-dharuriyyat dengan fitrah anak. 

Al-maslahah al-dharuriyyat merupakan tingkat kebutuhan 

yang harus ada atau disebut dengan kebutuhan primer, yang 

apabila tingkat kebutuhan ini tidak terlaksana maka akan 

terancam keselamatan umat manusia. Keperluan dan 

perlindungan al-dharuriyyat ini terbagi menjadi lima bagian, 

 
1  Al-Syathibi, Al-Muawafaqat fi Ushul al-Syari’ah, jld II (Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2003), hlm. 3. 
2  Al-Syathibi, Al-Muawafaqat fi Ushul al-Syari’ah, hlm. 2-5. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     95 

yaitu; keselamatan agama, keselamatan nyawa, keselamatan 

akal, keselamatan atau kelangsungan keturunan (nasab), 

keselamatan harta.1 

Kelima hal di atas adalah hal yang harus ada pada manusia 

jika dilihat dari macam-macam fitrah manusia, kelima hal di 

atas juga harus ada pada anak agar menjaga fitrah mereka 

dalam keselamatan di dunia dan akhirat. Adapun macam-

macam fitrah anak diklasifikasikan menjadi delapan macam, 

hal ini disebutkan oleh Harry Santosa dalam bukunya Fitrah 

Based Education, kedelapan hal tersebut adalah fitrah 

keimanan, fitrah belajar dan bernalar, fitrah bakat dan 

kepemimpinan, fitrah perkembangan, fitrah seksualitas dan 

cinta, fitrah estetika dan bahasa, fitrah individualitas dan 

sosialitas, fitrah jasmani (fisik dan indera).2 Delapan hal yang 

diungkapkan oleh Harry Santoso ini masuk dalam kebutuhan 

primer dalam menjaga fitrah anak dikarenakan semuanya 

bersifat pendidikan dari orangtua dan pendidikan merupakan 

salah satu kebutuhan primer bagi manusia,3 kedelapan 

kebutuhan primer dalam penjagaan fitrah anak ini akan 

 
1  Abubakar al-Yasa, Metode Istishlahiah Pemanfaatan Ilmu 

Pengetahuan Dalam Ushul Fiqh, (Banda Aceh: CV Diandra Primamitra 

Media, 2012), hlm. 85. 
2  Harry Santoso, Fitrah Based Education, (Bekasi: Yayasan Cahay 

Mutiara Timur, 2017), hlm.143. 
3  Yuyun Yunarti, Pendidikan Kearah Pembentukan Karakter, Jurnal 

Tarbawiyah Vol. 11 No.2, Januari-Juli 2014, hlm. 263. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

96      Volume 7, No. 1, November 2019 

dihubungkan dengan kelima hal dalam al-maslahah al-

dharuriyyat sebagaimana pembahasannya berikut: 

a. Penjagaan agama dan fitrah keimanan 

Menjaga fitrah keimanan pada anak mulai dilakukan 

dengan membangun imaji-imaji positif dalam beribadah, 

senang dalam beribadah, senang mendatangi masjid, senang 

ketika bershodaqoh, dan ibadah-ibadah lainnya dicontohkan 

oleh orangtua dengan perasaan senang. ketika anak usia 0-6 

tahnun telah mempunyai imaji-imaji yang positif tersebut, 

maka diharapkan pada usia 7 tahun anak akan senang 

melakukan ibadah tanpa diperintah.1 

Penjagaan keselamatan agama pada hakikatnya dimulai 

pada masa kanak-kanak/usia dini. Hal ini sebagaimana hadis 

Nabi Shalallahu Alaihi wa Sallam yang bersabda: 

وْ 
َ
رَانِهِ أ وْ يُنَصِِّ

َ
دَانِهِ أ بَوَاهُ يُهَوِِّ

َ
أ
َ
رَةِ، ف

ْ
فِط

ْ
دُ عَلىَ ال

َ
 يُوْل

ه
ودٍ إِلَ

ُ
مَا مِنْ مَوُل

ونَ فِيْهَا مِنْ جَدْعَاءَ؟ حِسُّ
ُ
 جَمْعَاءَ هَلْ ت

ً
 بَهِيْمَة

ُ
بَهِيْمَة

ْ
تِجُ ال

ْ
ن
ُ
مَا ت

َ
سَانِهِ، ك  يُمَجِِّ

Tidaklah setiap anak yang lahir kecuali dilahirkan dalam 
keadaan fitrah. Maka kedua orangtuanyalah yang akan 
menjadikannya sebagai Yahudi, Nasrani, atau Majusi. 
Seperti hewan melahirkan anaknya yang sempurna, apakah 
kalian melihat darinya buntung (pada telinga) ?.2 

 

Dapat dipahami dalam hadis di atas keselamatan fitrah agama 

pada anak ada pada didikan orangtuanya terhadap agamanya, 

 
1  Harry Santoso, Fitrah Based Education, hlm. 156. 
2  al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, hlm. 251, no. 1358. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     97 

dikarenakan pendidikan agama merupakan kebutuhan ruhiyyah 

(batin) bagi anak,1 oleh karena itu peran orangtua dalam 

masalah ini sangat penting. Hal ini juga diungkapkan oleh 

pakar anak di negeri ini Seto Mulyadi, yang merupakan ketua 

Komisi Nasional Perlindungan Anak (KNPA), ia 

mengungkapkan: 

Perlindungan anak itu berasal dari keluarga, yaitu ayah 

dan ibu. Keluarga lainnya kadang mengandalkan nenek 

dan kakek, om dan tante. Padahal yang paling dekat 

dengan keluarga di lingkungan adalah keluarga.2 

 

Maka diharapkan para orangtua mengetahui peran dan 

tugasnya sebagai madrasah pertama bagi anak-anaknya, dengan 

mengetahui tugasnya tersebut diharapkan para orangtua tidak 

lalai terhadap agamanya dan tidak melalaikan agama anak-

anaknya, sebagai penjagaan terhadap fitrahnya.  

b. Penjagaan nyawa dan fitrah individualitas serta sosialitas 

Fitrah individualitas yang tumbuh baik adalah di usia 0-6 

tahun, jika di usia tersebut dapat dijaga dan tumbuh dengan 

sempurna fitrah individualitasnya, maka akan membangkitkan 

fitrah sosialitas pada usia 7 tahun.3 Usia tersebut sama seperti 

dimulainya penjagaan fitrah keimanan, karena hakikat iman 

 
1  Baharuddin, Paradigma Psikologi Islami, ( Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2007), hlm. 170. 
2 https://www.kominfo.go.id/content/detail/10161/pengaruh-gadget-

pada-anak/0/sorotan_media. Diakses 13 Oktober 2019. 
3  Harry Santoso, Fitrah Based Education, hlm. 156. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

98      Volume 7, No. 1, November 2019 

adalah menjaga individu anak tersebut dari keburukan. 

Sebagaimana penjagaan selanjutnya adalah memperhatikan 

ketika mereka bersosialitas, yaitu menjaga pergaulan mereka 

dari dari teman-teman yang buruk, sebagaimana diungkapkan 

Abu hamid al-Ghazali yang berkata: 

صْلُ 
َ
وْءوَأ اءِ السُّ

َ
 مِنْ قرن

ُ
حِفْظ

ْ
بْيَانِ ال ِ

دِيْبِ الصِّ
ْ
أ
َ
 ت

Inti dari pendidikan anak adalah menjauhkan anak dari 

teman teman yang buruk.1 

 

Hal ini juga sejalan dengan hadis Nabi Shalallahu Alaihi wa 

Sallam, yang bersabda: 

جَلِ 
ْ
الِحِ وَال جَلِيسِ الصه

ْ
لُ ال

َ
سْكِ ، وَكِيرِ مَث ِ

ْ
لِ صَاحِبِ الْ

َ
مَث

َ
وْءِ ك يسِ السه

جِدُ رِيحَهُ ، وَكِيرُ 
َ
وْ ت

َ
رِيهِ ، أ

َ
ت
ْ
ش

َ
ا ت سْكِ إِمه ِ

ْ
 يَعْدَمُكَ مِنْ صَاحِبِ الْ

َ
ادِ ، لَ حَده

ْ
ال

 
ً
ة
َ
بِيث

َ
جِدُ مِنْهُ رِيحًا خ

َ
وْ ت

َ
وْبَكَ أ

َ
وْ ث

َ
كَ أ

َ
ادِ يُحْرِقُ بَدَن حَده

ْ
 ال

Perumpamaan berteman dengan orang sholih dan berteman 
dengan orang yang buruk adalah bagaikan berteman 
dengan pemilik minyak misk dan pandai besi. Jika engkau 
tidak dihadiahkan minyak misk olehnya, engkau bisa 
membeli darinya atau minimal dapat harumnya. Adapun 
berteman dengan pandai besi, jika engkau tidak mendapati 
badan atau pakaianmu hangus terbakar, minimal engkau 
dapat baunya yang tidak enak.2 

 

Kemudian Ibnul Qoyyim al-Jauziyyah juga menjelaskan 

dalam kitabnya Tuhfatul Maulud bahwa penjagaan diri anak ini 

 
1  Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, Jld I, (Beirut: Dar al-

Fikr, 1989), hlm. 95. 
2  al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, hlm. 379, no. 2101. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     99 

adalah tugas orangtua yang paling utama, sebagaimana 

ungkapan beliau: 

أكثر الأولَد إنما جاء فسادهم من قبل الآباء, وإهمالهم, و ترك تعليمهم 

 فرائض الدين وسننه, فأضاعوهم صغارا 

Kebanyakan kerusakan anak disebabkan karena orangtua 

mereka, mereka menelantarkannya dan tidak mengajarkan 

anak ilmu dasar-dasar wajib agama dan sunnah-sunnahnya. 

Mereka menyia-nyiakan anak-anak di masa kecil mereka.1  

 

Oleh sebab itu hendaknya para orang tua 

memperhatikan pergaulan anak-anak mereka, agar dapat 

menjaga jiwa anak mereka dalam fitrah yang lurus, karena pada 

hakikatnya anak itu polos jiwanya, maka jangan sampai 

ditelantarkan dengan tidak memperhatikan dengan siapa 

mereka bergaul, yang mengakibatkan fitrah mereka rusak 

akibat kelalaian para orangtua.   

c. Penjagaan akal dan fitrah estetika, bahasa, belajar serta 

bernalar 

Setiap anak adalah pembelajar yang tangguh. Tidak ada 

anak yang tidak menyukai belajar melainkan fitrahnya telah 

terkubur atau tersimpangkan. Oleh sebab itu para orangtua 

hendaknya mengetahui usia emas pengembangannya yaitu di 

usia 7-10 tahun, kemudian sebelum berumur 7 tahun banyak 

 
1  Ibnu Qoyyim Al-Jauziyyah, Tuhfatul Maudud bi Ahkamil Maulud, 

hlm. 387. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

100      Volume 7, No. 1, November 2019 

pakar menyarankan agar “bahasa ibu” (mother tongue) telah 

tumbuh paripurna.1 Dalam fikih, ketika usia anak telah masuk 

7 tahun dikenal dengan istilah tamyiz, yaitu telah mulai dapat 

membedakan mana yang baik dan mana yang buruk. Maka 

pada usia ini juga, sebagai bentuk menjaga keselamatan akal 

anak adalah dengan pengenalan halal dan haram pada mereka, 

oleh karena itu anak atau siswa homeschooling usia dini 

memiliki pengetahuan yang banyak baik dari bidang akademik 

maupun non akademik. Anak dapat memahami materi 

pembelajaran sesuai dengan kemampuan kognitifnya, anak 

dapat mengasah ketrampilan dalam merawat diri, dan anak 

memiliki pemahaman agama yang bagus, karena orangtua telah 

mengenalkan halal, haram, akhlak terpuji, dan tercela sejak 

dini.2 

Hal ini juga dikarenakan sesuatu yang haram dapat 

merusak akal, sebagaimana ungkapan Ibnul Qoyyim yang 

menuturkan: 

أن الْعاص ي تفسد العقل؛ فإن للعقل نورا، والْعصية تطفئ نور العقل، 

 قصولَ بد؛ وإذا طفئ نوره ضعف ون

 
Diantara dampak maksiat adalah maksiat merusak akal. 

Karena sesungguhnya akal memiliki cahaya, dan maksiat 

 
1   Harry Santoso, Fitrah Based Education, hlm. 156. 
2  Qurrota A'yun dkk, Peran Orangtua Dalam Pendidikan Anak Usia 

Dini (Studi Kasus Pada Keluarga Muslim Pelaksanaan Homeschooling), 
Jurnal Indigenous Vol. 13, No. 2, November 2015, hlm. 33-40. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     101 

dapat mamadamkan cahaya akal. Ketika cahaya tersebut 

padam maka akalpun akan berkurang dan melemah.1 

 

Dengan mengetahui hal ini diharapkan para orangtua dapat 

menjaga dan membimbing anak-anaknya menjauhi hal-hal yang 

haram, karena hal-hal yang haram tersebut dapat merusak akal 

dan fitrah anak. 

d. Penjagaan nasab dan fitrah perkembangan serta seksualitas. 

Perkembangan manusia memiliki Sunnatullah, tahapan dan 

masa emas tertentu, dalam hal ini tidak berlaku kaidah lebih 

cepat lebih baik. Secara umum usia perkembangan tersebut  

terdiri dari sebelum aqil baligh yaitu tahapan usia 0-2 tahun, 2-

6 tahun (pra-latih), 7-10 tahun (pre aqil-baligh awal) pada usia 

ini anak laki-laki didekatkan dengan ayahnya, anak perempuan 

didekatkan dengan ibunya, sehingga mereka mengimitasi ayah 

dan ibunya, 11-14 tahun (pre aqil baligh akhir) pada tahap usia 

ini anak lelaki didekatkan ke ibu, hal ini agar anak lelaki 

tersebut memahami bagaimana perasaan wanita, menyikapi 

perempuan, dan kelak juga istrinya. Kemudian anak perempuan 

didekatkan ke ayahnya agar memahami secara empati 

bagaimana lelaki harus diperhatikan, dipahami dan 

diperlakukan dari kacamata lelaki bukan kacamata perempuan. 

Dan terakhir tahap sesudah aqil baligh yaitu >15 (post aqil 

 
1  Ibnul Qoyyim al-Jauziyyah, Ad Daa’u wa Ad Dawaa’u, (Riyadh: 

Dar Ibnul Jauziy, 1429), hlm. 92-93. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

102      Volume 7, No. 1, November 2019 

baligh). Aqil baligh adalah tujuan dan titik pembeda antara 

anak-anak dan masa dewasa.1 Pada masa ini hendaknya 

dikenalkan siapa-siapa yang menjadi keluarganya dan anak 

juga diajarkan tentang pentingnya nasab (keturunan) dan 

bahayanya zina, karena pada masa ini adalah masa di mana 

anak-anak mulai mengalami pubertas.  

Kemudian yang merupakan hal yang berhubungan antara 

menjaga fitrah anak dan keselamatan nasab atau keturunan 

adalah dengan cara menjaga diri dari zina, karena dengan para 

orangtua menjaga diri dari zina, maka anak yang diperoleh pun 

diharapkan adalah anak-anak yang baik. Karena dampak dari 

perzinahan mempunyai lebih banyak resiko psikologis kepada 

anak tersebut, melihat dari budaya dan agama yang 

mengharamkan perbuatan seks bebas sebelum menikah, hal ini 

juga dapat membuat tekanan masyarakat kepada anak–anak 

yang dilahirkan diluar ikatan pernikahan.2 

Salah satu dampak psikologisnya adalah, anak hasil dari 

perzinahan tidak dapat dinasabkan pada lelaki yang mezinahi 

ibunya dan tidak mendapatkan hak waris, maka pernikahan 

yang sah merupakan salah satu bentuk pemeliharaan terhadap 

kesempurnaan kehidupan manusia, sebab hanya dengan cara 

pernikahan yang sah, setiap orang akan diketahui silsilah 

 
1  Harry Santoso, Fitrah Based Education, hlm. 156. 
2  https://dosenpsikologi.com/dampak-psikologis-anak-di-luar-nikah. 

Diakses 13 Oktober 2019. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     103 

keturunannya dari atas sampai kebawah dengan jelas. Silsilah 

keturunan sangat berguna untuk menentukan nasab seseorang 

dengan yang lain, sehingga dapat diketahui dengan jelas mana 

orang-orang yang memiliki hubungan kekerabatan nasabiyah 

dan yang bukan nasabiyah.1 

Selain itu, Allah menjaga anak hasil dari pernikahan yang 

sah, yaitu apabila ia membaca do’a sebelum berhubungan 

dengan istrinya, sebagaimana sabda Nabi Shalallahu Alaihi wa 

Sallam: 

نْ 
َ
رَادَ أ

َ
ا أ

َ
مْ إِذ

ُ
حَدَك

َ
نه أ

َ
بْنَا لو أ ِ

هُمه جَنِّ
ه
ِ ، الل

ه
قَالَ بِاسْمِ اللَّ

َ
هُ ف

َ
هْل

َ
تِىَ أ

ْ
 يَأ

تَنَا .
ْ
انَ مَا رَزَق

َ
يْط بِ الشه ِ

انَ ، وَجَنِّ
َ
يْط لِكَ  الشه

َ
دٌ فِى ذ

َ
رْ بَيْنَهُمَا وَل هُ إِنْ يُقَده إِنه

َ
ف

بَدًا
َ
انٌ أ

َ
يْط

َ
هُ ش مْ يَضُره

َ
 ل

Jika salah seorang dari kalian (yaitu suami) ingin 
berhubungan intim dengan istrinya, lalu ia membaca do’a: 
[Bismillah Allahumma jannibnaasy syaithoona wa 
jannibisy syaithoona maa rozaqtanaa], “Dengan 
(menyebut) nama Allah, ya Allah jauhkanlah kami dari 
(gangguan) setan dan jauhkanlah setan dari rezki yang 
Engkau anugerahkan kepada kami”, kemudian jika Allah 
menakdirkan (lahirnya) anak dari hubungan intim tersebut, 
maka setan tidak akan bisa mencelakakan anak tersebut 
selamanya.2 

 

Dari penjelasan di atas, dapat dipahami bahwa peran 

orangtua dalam menjaga fitrah anaknya bukan hanya ketika 

 
1  Muhammad Ab Zahrah, Al-Ahwaal Al-Syakhshiyah (Bairut: Dar 

al-Fikr Al-‘Araby, 1957), hlm. 19-22. 
2  al-Bukhari, Shahih al-Bukhari,  hlm. 1167, no. 6388. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

104      Volume 7, No. 1, November 2019 

anaknya telah lahir, bahkan ketika anaknya belum lahir pun ia 

harus menjaga fitrah anaknya agar menjadi anak yang sholeh, 

dengan menjauhi hal-hal yang Allah haramkan terutama zina. 

e. Keselamatan harta dan fitrah bakat serta kepemimpinan 

Setiap anak pada hakikatnya adalah unik, mereka masing-

masing memiliki sifat maupun potensi yang unik serta 

produktif, hal tersebut merupakan panggilan hidupnya, yang 

akan membawa pada spesifik peradaban.1 Usia emas 

pengembangan anak pada fitrah bakat dan kepemimpinan 

berada di usia 10-14 tahun.2 Pada masa ini anak sudah mulai 

bisa untuk diajarkan untuk menabung, karena pada masa ini 

anak mulai mempunyai keinginan-keinginan yang keinginan 

tersebut bisa didapatkan dengan harta, maka hendaknya para 

orangtua mengajarkan anaknya konsep menabung pada anak-

anaknya, dan memperingati bahaya boros sebagaimana firman 

Allah Ta’ala: 

يَاطِينِ  وَانَ الشه
ْ
انُوا إِخ

َ
رِينَ ك ِ

ِّ
بَذ

ُ ْ
بْذِيرًا إِنه الْ

َ
رْ ت ِ

ِّ
بَذ

ُ
 وَلَ ت

 

“Dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) 
secara boros. Sesungguhnya pemboros-pemboros itu 
adalah saudara-saudara syaitan.”3 

 

 
1  Thomas Amstrong, Multiple Intelligentces in The Classroom, 

(Virginia-USA: ASCD, 2009), hlm.15, 
2  Harry Santoso, Fitrah Based Education, hlm. 156. 
3  Al-Isro’ (17) : 26-27. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     105 

 Namun sebelum diajarkan konsep menabung ini, baiknya 

pada usia sebelum 10 tahun ditanamkan juga pada anak konsep 

sedekah, agar tidak menjadi anak yang pelit, dengan begitu 

anak menjadi pribadi yang seimbang, di saat ada yang 

membutuhkan dia rela memberikan tabungannya dan tidak 

serta merta hanya mengikuti keinginannya saja. Maka dalam 

hal ini bukan hanya keselamatan harta dunia saja yang terjaga 

melainkan juga keselamatan harta akhirat kelak. 

2) Hubungan al-maslahah al-hajiyyat dengan fitrah anak 

 maslahah hajiyyat adalah suatu maslahat yang dibutuhkan 

oleh manusia untuk memberikan kemudahan bagi mereka dan 

menghilangkan kesulitan serta menolak segala halangan, yakni 

apabila aspek hajiyyat ini tidak terpenuhi, maka tidak akan 

sampai mengancam eksistensi kehidupan manusia, melainkan 

sekedar menimbulkan kesulitan dan kesukaran.1 Dapat 

dipahami bahwa al-maslahah al-hajiyyat adalah kebutuhan 

sekunder, sehingga yang membedakan antara maslahah 

dharuriyyat dengan maslahah hajiyyat adalah pengaruhnya di 

dalam kehidupan atau eksistensi manusia. Meskipun demikian, 

keberadaan maslahah hajiyyat dibutuhkan untuk memberikan 

kemudahan serta menghilangkan kesukaran dalam kehidupan 

mukallaf. 

 
1  Wahbah al-Zuhayli, Al-Wajiz fiUshul al-Fiqh (Damaskus: Dar al-

Fikr, 2007.), hlm. 221. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

106      Volume 7, No. 1, November 2019 

Selama proses perkembangan anak menjadi dewasa 

seutuhnya, terdapat kebutuhan-kebutuhan dasar atau keinginan 

anak untuk menjadi sesuatu, hal ini disebutkan juga dalam segi 

ilmu psikologi yang terbagi menjadi dua kelompok yaitu, 

kebutuhan primer atau kebutuhan fisiologis seperti makan dan 

minum, serta kebutuhan sekunder atau kebutuhan psikologis 

seperti kebutuhan akan rasa aman. Ketika anak berhasil 

memenuhi kebutuhan psikologis, maka anak akan matang 

secara emosi dan perilaku dimana kematangan emosi serta 

perilaku tersebut akan berpengaruh terhadap kemampuan anak 

dalam belajar dan bersosialisasi dengan lingkungan sekitar.1   

Kebutuhan psikologis anak ini tidak berlebihan jika 

dihubungkan dengan kebutuhan hajiyyat dikarenakan sangat 

erat kaitannya, yakni sama-sama termasuk dalam kebutuhan 

sekunder bagi manusia. 

3) Hubungan al-maslahah al-tahsiniyyat dengan fitrah anak  

Kebutuhan al-tahsiniyyah adalah untuk mewujudkan dan 

memelihara hal-hal yang menunjang peningkatan kualitas 

kelima pokok kebutuhan mendasar manusia yang telah 

disebutkan dalam al-maslahah al-dharuriyyat dan menyangkut 

 
1  A.A.Ayu Wulan Dwi Anggaswari dan I.G.A.P. Wulan 

Budisetyani, Gambaran Kebutuhan Psikologis pada Anak dengan Gangguan 
Emosi dan Perilaku (Tinjauan Kualitatif dengan Art Therapy sebagai 
Metode Penggalian Data), Jurnal Psikologi Udayana 2016, Vol. 3 No. 1, 

hlm. 86-94. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     107 

hal-hal yang terkait dengan makarim al-akhlak (akhlak mulia), 

yang mana hal ini berkaitan dengan muruah seseorang di 

masyarakat.1 

Hal ini juga dapat dihubungkan dengan penjagaan fitrah 

anak dalam melakukan adab-adab islami, seperti menghormati 

orang yang lebih tua, mendahulukan orang yang lebih tua, adab 

memanggil kepada yang lebih tua, yakni tidak memanggil 

langsung dengan namanya. Kebutuhan tahsiniyyah dalam 

penjagaan fitrah anak ini juga dapat disesuaikan dengan adab 

ketimuran yang biasa kita saksikan dalam aktivitas masyarakat 

yang tidak terlarang dalam Islam. Sebagaimana diungkapkan 

dalam kaidah yang masyhur al-aadatu muhakkamah yaitu 

kebiasaan terkadang dapat dijadikan sebagai sandaran hukum. 

Dalam hal ini peran orangtua sangat penting untuk 

membiasakan anak-anaknya dan hendaknya memperhatikan 

tingkah laku anak-anaknya dalam pergaulan sehari-hari agar 

tidak melenceng dari norma-norma adab dalam masyarakat 

yang tidak bertentangan dengan Islam, sehingga membuahkan 

maslahat dan menutup mafsadat. 

3. Konsep Maqashid Al-syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Melalui uraian hubungan antara maqashid Al-syariah 

dengan fitrah anak di atas dapat dijadikan sebagai konsep 

 
1  Abdul Aziz Dahlan (ed), Ensiklopedi Hukum Islam, (Jakarta: 

Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996), hlm. 1110. 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

108      Volume 7, No. 1, November 2019 

maqashid Al-syariah dalam menjaga fitrah anak, yang mana 

dengan konsep ini para pendidik dan para orangtua khususnya 

diharapkan dapat menjadikannya sebagai acuan dalam 

mendidik dan dalam menjaga fitrah anak-anak mereka. Konsep 

tersebut peneliti sajikan dalam bentuk bagan dan table 

sebagaimana berikut: 

  



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     109 

Table konsep maqashid al-Syariah: 

Maqashid al-Syariah Fitrah anak 

 

al-Maslahah 
al-Dharuriyyat 

Penjagaan 

Agama 

Fitrah keimanan (Penjagaan pada anak dimulai pada usia 0-6 tahun) 

Penjagaan pada anak dimulai pada usia 0-6 tahun 

Penjagaan 

jiwa 

fitrah individualitas dan sosialitas (Penjagaan pada anak dimulai pada usia 0-6 

tahun) 

Penjagaan 

akal 

Fitrah estetika, bahasa, belajar serta bernalar (Penjagaan pada anak dimulai pada 

usia 7-10 tahun) 

Penjagaan 

nasab 

fitrah perkembangan dan seksualitas (Usia 0-2 tahun, 2-6 tahun (pra-latih), 7-10 

tahun (pre aqil-baligh awal) anak laki-laki didekatkan dengan ayahnya, anak 

perempuan didekatkan dengan ibunya, 11-14 tahun (pre aqil baligh akhir) anak 

lelaki didekatkan ke ibu, anak perempuan didekatkan dengan ayahnya. Sesudah 

aqil baligh yaitu >15) 

Penjagaan 

harta 

fitrah bakat dan kepemimpinan (Penjagaan pada anak dimulai pada usia 10-14 

tahun) 

al-Maslahah al-Hajiyyat kebutuhan fisiologis seperti makan dan minum, serta kebutuhan sekunder atau 

kebutuhan psikologis seperti kebutuhan akan rasa aman 

al-Maslahah al-Tahsiniyyat Pengajaran akhlak, adab, tata krama dan sopan santun 



Misbahuzzulam dan Muhammad Rizki Febrian 
 

110      Volume 7, No. 1, November 2019 

 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     111 

Melalui table dan bagan di atas, dapat dipahami bahwa semua konsep 

yang disebutkan semuanya kembali pada peranan orangtua, hal ini 

juga sejalan dengan apa yang diperintahkan Allah Subhanahu wa 

Ta’ala dalam Alquran, sebagaimana firman-Nya: 

يْهَا 
َ
 عَل

ُ
حِجَارَة

ْ
اسُ وَال ودُهَا النه

ُ
ارًا وَق

َ
مْ ن

ُ
هْلِيك

َ
مْ وَأ

ُ
نْفُسَك

َ
وا أ

ُ
ذِينَ آمَنُوا ق

ه
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

ونَ مَا يُؤْمَرُونَ 
ُ
مَرَهُمْ وَيَفْعَل

َ
َ مَا أ

ه
 يَعْصُونَ اللَّ

َ
 شِدَادٌ لَ

ٌ
ظ

َ
 غِلَ

ٌ
ة
َ
ئِك

َ
 مَلَ

“Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan 
keluargamu dari api neraka yang bahan bakarnya adalah manusia 
dan batu, penjaganya malaikat-malaikat yang kasar, keras, dan 
tidak mendurhakai Allah terhadap apa yang diperintahkan-Nya 
kepada mereka dan selalu mengerjakan apa yang 
diperintahkan.”1 

 

 

C. Kesimpulan 

Dari pembahasan yang telah diuraikan di atas didapatkan 

kesimpulan.  

1. Hakikat dari maqashid Al-syariah adalah untuk mewujudkan 

kemaslahatan di dunia dan kebahagiaan manusia di akhirat 

kelak. Kemudian maqashid Al-syariah juga tidak akan dapat 

dicapai tanpa mengikuti nas-nas dari Alquran dan hadis, serta 

pelaksanaan maqashid Al-syariah tersebut tidak akan dicapai 

tanpa pengamalan mukallaf terhadap agamanya. imam al-

Syathibi menyatakan bahwa beban-beban syariat terhadap 

mukallaf tersebut kembali pada penjagaan tujuan-tujuanya 

 
1  At-Tahrim (66) : 6. 



Misbahuzzulam, Muhammad Rizki Febrian 

112      Volume 7, No. 1, November 2019 

pada makhluk. Beliau menyebutkan tujuan-tujuan ini tidak 

lepas dari tiga macam; dharuriyyat (kemaslahatan primer), 

hajiyyat (kemaslahatan sekunder) dan tahsiniyyat 

(kemaslahatan tersier). Kemudian dapat dipahami bahwa 

penerapan konsep maqashid Al-syariah haruslah dimulai dari 

pendidik yang merupakan madrasah pertama bagi anak didik 

yaitu para orangtua, yang mempunyai tanggung jawab besar 

atas fitrah anak mereka kelak. 

2. Hubungan maqashid Al-syariah dengan fitrah anak adalah, 

dalam maqashid Al-syariah terdapat kebutuhan-kebutuhan 

yang kebutuhan-kebutuhan tersebut juga terdapat pada 

penjagaan fitrah anak, sebagaimana maqashid Al-syariah 

terbagi menjadi tiga kategori yaitu; maslahah dharuriyyat, 

maslahah hajiyyat dan maslahah tahsiniyyat, dalam dalam 

fitrah anak juga terdapat kebutuhan primer, sekunder dan 

tersier. Dalam maslahah dharuriyyat terbagi menjadi lima 

bagian, sedangkan kebutuhan primer dalam fitrah anak terbagi 

menjadi delapan yang semuanya dapat dihubungkan, 

sebagaimana penjagaan agama berhubungan dengan fitrah 

keimanan, penjagaan nyawa berhubungan dengan fitrah 

individualitas dan sosialitas, penjagaan akal berhubungan 

dengan fitrah estetika, bahasa, belajar, dan bernalar, 

penjagaan nasab berhubungan dengan fitrah perkembangan 

dan seksualitas, kemudian terakhir penjagaan harta 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     113 

berhubungan dengan fitrah bakat dan kepemimpinan. 

Kemudian hubungan maslahah hajiyyat dengan fitrah anak 

adalah pada kebutuhan psikologis pada anak. Sedangkan 

hubungan maslahah tahsiniyyat dengan fitrah anak adalah 

pada pengajaran akhlak, adab, tata krama dan sopan santun.   

3. Konsep maqashid Al-syariah dalam menjaga fitrah anak, 

semuanya tidak lepas pada peran orangtua, hal ini 

menunjukkan kebenaran firman Allah Ta’ala yang 

memerintahkan agar para orangtua, khususnya seorang bapak, 

untuk menjaga keluarganya. Serta dalam konsep ini juga 

dapat dipahami bahwa yang menjadi madrasah pertama bagi 

anak-anaknya dalam menjalankan konsep tersebut adalah 

orangtua. Oleh karena itu, jika setiap orang melaksakan 

konsep ini, diharapkan akan mendapati kebaikan yang merata 

pada masyarakat. Karena apabila setiap orang melaksanakan 

perintah Allah ini, maka akan terwujud kebaikan yang merata, 

ini jugalah yang merupakan tujuan dari konsep ini.  

 

  



Misbahuzzulam, Muhammad Rizki Febrian 

114      Volume 7, No. 1, November 2019 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’an Al-Karim. 

A.A.Ayu Wulan Dwi Anggaswari dan I.G.A.P. Wulan Budisetyani, 

Gambaran Kebutuhan Psikologis pada Anak dengan Gangguan 
Emosi dan Perilaku (Tinjauan Kualitatif dengan Art Therapy 
sebagai Metode Penggalian Data), Jurnal Psikologi Udayana, 

Vol. 3, No. 1, 2016. 

Abu Zahrah, Muhammad, Al-Ahwaal Al-Syakhshiyah, Beirut: Dar al-

Fikr Al-‘Araby, 1957. 

Abu Zahrah, Muhammad, Ushul al Fiqh, Beirut: Dar al Fikr al Arabi, 

tt. 

Afrizal Ahmad, Reformulasi Konsep Maqashid Syar’iah; Memahami 
Kembali Tujuan Syariat Islam dengan Pendekatan Psikologi, 
Jurnal Hukum Islam Vol. XIV No. 1 Juni 2014. 

al Kurdi, Ahmad al-Hajj, al-Madkhal al-Fiqhi:al-Qawaid al-
Kulliyyah, Damsyik: Dar al-Ma’arif, 1980. 

Al Syathibi, Abu Ishak Ibrahim bin Musa al Maliki, al Muwafaqat fi 
Ushul al Syariah, jld. II, Beirut: Dar al Kutub al Ilmiah, tt. 

Al-Badawy, Yusuf Ahmad Muhammad, Maqashidusy-Syariah Inda 
Ibni Taimiyyah, Urdun: Dar al-Nafais, 2000. 

al-Buthi, Muhammad Sa’ìd, Dhawabith al-Maelahah fì al-Syarì’ah al-
Islamiyyah, Baerut-Lebanon: Muassasah al-Risalah, cet. VI, 

1992. 

al-Ghazali, Abu Hamid, Ihya’ Ulumuddin, jld III, Beirut: Dar al-Fikr, 

1989. 

Al-Ja’fi, Imam Abu Abdillah Muhammad bin Ismail Ibnu Ibrahim bin 

Maghirah bin Bardazibah al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, 
Beirut-Lebanon: Darul Kitab al-‘Ilmiyah, 2015. 



Konsep Maqashid Al-Syariah dalam Menjaga Fitrah Anak 

Volume 7, No. 1, November 2019     115 

Al-Jauziyyah, Ibnu Qoyyim, Tuhfatul Maudud bi Ahkamil Maulud, 

Mesir: Darul Asar, 2005 

Al-Jauziyyah, Ibnu Qoyyim, Zadul masir fi ilmi al-tafsir, beirut: 

Maktab Al-Islami, 1987 

Al-Jauziyyah, Ibnul Qoyyim, I'lam al-Muwaqqi'in, jld. III, Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1996. 

al-Raisuni, Ahmad, Imam al-Syathibi’s Teori Of The Higher 
Objectives and Intens Of Islamic Law, cet. 3, London: 

Washington, 2005. 

al-Raysuniy, Ahmad, Naẓariyah al-Maqaṣid ‘inda al-Imam asy-
Syatibiy, cet. 2, Maroko: Maktabah al-Hidayah, 1432H/2011. 

al-Yasa Abubakar, Metode Istishlahiah Pemanfaatan Ilmu 
Pengetahuan Dalam Ushul Fiqh, Banda Aceh: CV Diandra 

Primamitra Media, 2012. 

al-Zuhayli, Wahbah, Ushul al-fiqh al-Islamiy, Juz 2, Beirut: Dar al-

Fikr, 1986. 

Armstrong, Thomas, Multiple Itelligent in The Classroom, Virgina 

USA: ASCD, 2009. 

As-Sa’diy, Abdurrahman bin Nashir, Taisirul Kariimir Rahmaan fii 
Tafsiir Kalaamil Mannan, Beirut: Mu’assasah Ar Risalah, 

1424/2003. 

Baharuddin, Paradigma Psikologi Islami, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2007. 

Dahlan, Abdul Aziz (ed), Ensiklopedi Hukum Islam, Jakarta: Ichtiar 

Baru Van Hoeve, 1996. 

Hawari, Dadang, Al-Qur’an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan 
Mental, Jakarta: Dana Bhakti Yasa, 2004. 

Ibnu Mandzur al-Ifriqi al-Mishri, Jamaludin Muhamad bin Mukrim, 

Lisan al-Arab, Beirut: Darul Fikri, 1386. 



Misbahuzzulam, Muhammad Rizki Febrian 

116      Volume 7, No. 1, November 2019 

James H. McMillan dan Sally Schumacher, Research in Education: A 
Cconseptual introduction, cet. 4, New York: Longman, 2001. 

Mohd Mahyeddin Salleh dkk, Pengurusan dan Perlindungan Anak 
Tak Sah   Taraf Melalui ‘Baby Hatch’: Satu Penilaian Daripada 
Perspektif Maqasid Syariah dan Undang-Undang Malaysia, 

Journal of Islamic Social Sciences and Huminities Vol. 13 

(MAY), 2018. 

Moleong, Lexy J, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2012. 

Qurrota A'yun dkk, Peran Orangtua Dalam Pendidikan Anak Usia 
Dini (Studi Kasus Pada Keluarga Muslim Pelaksanaan 
Homeschooling), Jurnal Indigenous Vol. 13, No. 2, November 

2015. 

Santosa, Harry, Fitrah Based Education, Bekasi: Yayasan Cahaya 

Mutiara Timur, 2017. 

Sukmadinata, Nana Syaodih, Metode Penelitian Pendidikan, 

Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012. 

Toni Pransiska, Konsepsi Fitrah Manusia dalam Perspektif Islam dan 
Implikasinya dalam Pendidikan Islam Kontemporer, Jurnal 

Ilmiah DIDAKTIKA Vol. 17 No. 1, Agusutus 2016. 

Wehr, Hans, A Dictionary of Modern Written Arabic, J. Milton 
Cowan (ed), London: McDonald & Evans LTD, 1980. 

Yuyun Yunarti, Pendidikan Kearah Pembentukan Karakter, Jurnal 

Tarbawiyah Vol. 11, No.2, Januari-Juli 2014. 

 

 

 

 
 

 


